
 

 

Istituto Edith Stein – Edi.S.I. 

    Associazione di Promozione Sociale 
e Associazione Privata di fedeli 

per Formazione   in Scienze umane 
   nella Vita Consacrata e 
     Comunità Educative  

Ecclesiali e Sociali 

Edi.S.I. 

 

 

 

Sede Centrale  Edi.S.I. 

Corso Sardegna  66  int. 18 – 16142 Genova 
tel. 010.81.11.56 (ore 9.00 – 12.00 e 15,00 – 17,00) 

cell. 338.280.76.23  e  338.50.75.610 
e-mail   istedisi@virgilio.it   

 edisi.segreteria@gmail.com 
sito   www.edisi.eu 

 
 

 

 

Lectio divina  
15  -  21  novembre  2026 

Sussidio per la preghiera personale  
sia in Chiesa che altrove 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Edi.S.I.  2

Lectio della domenica   15   novembre  2026 

 
Domenica  della Trentatreesima  Settimana del Tempo Ordinario   (Anno  A) 
Lectio :   1  Lettera ai  Tessalonicesi  5,  1  -  6 
               Matteo  25,  14  -  30 
 
 
1) Orazione iniziale  
O Padre, che affidi alle nostre mani le meraviglie della creazione e i doni della grazia, rendici servi 
operosi e vigilanti, perché facciamo fruttare i nostri talenti per entrare nella gioia del tuo regno. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  1  Lettera ai  Tessalonicesi  5,  1  -  6 
Riguardo ai tempi e ai momenti, fratelli, non avete bisogno che ve ne scriva; infatti sapete bene 
che il giorno del Signore verrà come un ladro di notte. E quando la gente dirà: «C'è pace e 
sicurezza!», allora d'improvviso la rovina li colpirà, come le doglie una donna incinta; e non 
potranno sfuggire. Ma voi, fratelli, non siete nelle tenebre, cosicché quel giorno possa sorprendervi 
come un ladro. Infatti siete tutti figli della luce e figli del giorno; noi non apparteniamo alla notte, né 
alle tenebre. Non dormiamo dunque come gli altri, ma vigiliamo e siamo sobri. 
 
3) Commento 1  su 1  Lettera ai  Tessalonicesi  5,  1  -  6 
● Questa domenica, la penultima dell'anno liturgico, come la precedente e la seguente, presenta 
letture che invitano a considerare il futuro, e in particolare il momento in cui ciascuno passerà dalla 
vita terrena a quella che segue. 
La seconda lettura (1Tessalonicesi 5,1-6) risponde alla domanda sul quando questo accadrà. 
Inutile consultare oroscopi o maghi o altri imbroglioni; l'apostolo spiega: "Riguardo ai tempi e ai 
momenti, fratelli, non avete bisogno che ve ne scriva; infatti sapete bene che il giorno del Signore 
verrà come un ladro di notte", cioè senza preavviso, e ne deduce che a scanso di brutte sorprese 
occorre essere sempre pronti. Il cristiano coerente, peraltro, mira ad essere pronto sempre: "Ma 
voi, fratelli, non siete nelle tenebre, cosicchè quel giorno possa sorprendervi come un ladro: infatti 
siete tutti figli della luce, figli del giorno; noi non apparteniamo alla notte, nè alle tenebre". 
La notte, il buio, sono simboli del male; il cristiano è "figlio della luce" se conduce una vita in 
positivo, anche per prepararsi al momento in cui della sua vita si tireranno le somme. In proposito, 
il vangelo (Matteo 25,14-30) presenta la parabola dei talenti: dovendosi allontanare, un padrone 
affida la gestione dei suoi beni ai dipendenti, cinque talenti a uno, due a un altro, e uno a un altro 
ancora; al ritorno, premia i primi due che si sono dati da fare tanto da raddoppiare il capitale, 
mentre "licenzia" il terzo, che si è limitato a custodire quanto ricevuto, senza farlo fruttare. 
 
● I Tessalonicesi erano molto preoccupati riguardo il futuro ultimo, in particolare su "quando" 
sarebbe arrivato il giorno del Signore. Si tratta di una sollecitudine molto presente anche in ambito 
giudaico. La cosa più importante era il poter individuare il giorno della fine attraverso dei segni 
premonitori. In questa cultura la tradizione cristiana aveva portato degli elementi di novità: il giorno 
del Signore sarebbe venuto in modo improvviso, senza segni premonitori. Di conseguenza la 
tradizione cristiana ammoniva i credenti a non lasciarsi prendere troppo dai piaceri e dalle 
occupazioni della vita per non finire come i contemporanei di Noè che non si accorsero per tempo 
dell'arrivo del diluvio (Mt 24,37-39 e Lc 17,26-27). 
D'altro canto la predicazione cristiana sostituì il giorno di Dio con quello del Signore Gesù. E' Gesù 
quello che i cristiani attendono per l'ultimo giorno, egli stesso tornerà a chiudere la storia, a tenere 
il giudizio finale e a salvare i suoi. 
In questa pagina Paolo fa propri gli insegnamenti della Chiesa dei primi tempi. Prende dei motivi 
già conosciuti: l'antitesi luce/tenebre, giorno/notte credenti/non-credenti 
 

                                                 
1  www.lachiesa.it   -  www.qumran2.net -  Mons. Roberto Brunelli -  Monastero Domenicane Matris Domini 



Edi.S.I.  3

● 1 Riguardo ai tempi e ai momenti, fratelli, non avete bisogno che ve ne scriva; A riguardo della 
data della fine del mondo, del giorno del Signore, Paolo non ha niente da aggiungere a quanto 
aveva già detto ai fedeli quando si trovava tra loro a Tessalonica. 
 
● 2 infatti sapete bene che il giorno del Signore verrà come un ladro di notte. 
Essi lo avevano già sentito da Paolo. La venuta di Cristo sarà imprevedibile e improvvisa. Si tratta 
di non lasciarsi sorprendere. L'uso del "voi" sembra contrapporre i tessalonicesi a qualche altro 
gruppo umano. Forse si tratta dei non-credenti che vivono senza preoccuparsi del domani, 
basandosi sulla sicurezza presente nell'oggi. Forse si tratta di gruppi gnostici presenti nella 
comunità di Tessalonica, che si sentivano sicuri della conoscenza di Dio che avevano raggiunto e 
non pensavano di dover essere giudicati nell'ultimo giorno. 
 
● 3 E quando la gente dirà: “C'è pace e sicurezza!”, allora d'improvviso la rovina li colpirà, come le 
doglie una donna incinta; e non potranno sfuggire. 
Chiunque siano questi che si poggiano solo sulle proprie sicurezze, essi non sfuggiranno al giorno 
del Signore. Proprio perchè non erano in atteggiamento di vigilanza questo giorno sarà per loro 
una rovina e non potranno sfuggirvi. 
 
● 4 Ma voi, fratelli, non siete nelle tenebre, cosicch� quel giorno possa sorprendervi come un 
ladro. 
Ancora la contrapposizione tra i credenti e i non-credenti. La vocazione cristiana ha sottratto i 
credenti al mondo tenebroso dell'ignoranza e della chiusura di fronte al futuro, per collocarli nella 
nuova situazione luminosa di apertura positiva alla salvezza di Dio. Paolo sfrutta il motivo del 
dualismo luce-tenebre, cioè bene-male salvezza-perdizione, conosciuto nell'ambiente giudaico di 
Qumran, variandolo con l'antitesi di giorno-notte. 
 
● 5 Infatti siete tutti figli della luce e figli del giorno; noi non apparteniamo alla notte, nè alle 
tenebre. 
Paolo ribadisce il concetto: i tessalonicesi sono figli della luce. Questo non è in virtù di una 
predestinazione come lo era per i membri di Qumran. Piuttosto i tessalonicesi sono ammessi alla 
salvezza per il semplice fatto di aver aderito al vangelo. Allo stesso modo coloro che sono esclusi 
dalla salvezza, i figli delle tenebre, lo sono poichè hanno rifiutato di credere al Vangelo e a Paolo 
che lo aveva loro annunciato. 
 
● 6 Non dormiamo dunque come gli altri, ma vigiliamo e siamo sobri. 
Ritorna qui l'esortazione a distinguersi dagli altri, a non lasciarsi andare al torpore e alle 
ubriachezze, ma ad impegnarsi ad essere sempre vigili e lucidi di mente. 
______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura : dal Vangelo secondo  Matteo  25,  14  -  30 
In quel tempo, Gesù disse ai suoi discepoli questa parabola: «Avverrà come a un uomo che, 
partendo per un viaggio, chiamò i suoi servi e consegnò loro i suoi beni. A uno diede cinque talenti, 
a un altro due, a un altro uno, secondo le capacità di ciascuno; poi partì. Subito colui che aveva 
ricevuto cinque talenti andò a impiegarli, e ne guadagnò altri cinque. Così anche quello che ne 
aveva ricevuti due, ne guadagnò altri due. Colui invece che aveva ricevuto un solo talento, andò a 
fare una buca nel terreno e vi nascose il denaro del suo padrone. Dopo molto tempo il padrone di 
quei servi tornò e volle regolare i conti con loro. Si presentò colui che aveva ricevuto cinque talenti 
e ne portò altri cinque, dicendo: "Signore, mi hai consegnato cinque talenti; ecco, ne ho 
guadagnati altri cinque". "Bene, servo buono e fedele - gli disse il suo padrone -, sei stato fedele 
nel poco, ti darò potere su molto; prendi parte alla gioia del tuo padrone". Si presentò poi colui che 
aveva ricevuto due talenti e disse: "Signore, mi hai consegnato due talenti; ecco, ne ho guadagnati 
altri due". "Bene, servo buono e fedele - gli disse il suo padrone -, sei stato fedele nel poco, ti darò 
potere su molto; prendi parte alla gioia del tuo padrone". Si presentò infine anche colui che aveva 
ricevuto un solo talento e disse: "Signore, so che sei un uomo duro, che mieti dove non hai 
seminato e raccogli dove non hai sparso. Ho avuto paura e sono andato a nascondere il tuo 



Edi.S.I.  4

talento sotto terra: ecco ciò che è tuo". Il padrone gli rispose: "Servo malvagio e pigro, tu sapevi 
che mieto dove non ho seminato e raccolgo dove non ho sparso; avresti dovuto affidare il mio 
denaro ai banchieri e così, ritornando, avrei ritirato il mio con l'interesse. Toglietegli dunque il 
talento, e datelo a chi ha i dieci talenti. Perché a chiunque ha, verrà dato e sarà nell'abbondanza; 
ma a chi non ha, verrà tolto anche quello che ha. E il servo inutile gettatelo fuori nelle tenebre; là 
sarà pianto e stridore di denti"». 
 
5) Riflessione 2  sul Vangelo secondo   Matteo  25,  14  -  30 
● La parabola dei talenti parla della venuta di Gesù per il giudizio universale. Quando ritornerà, egli 
esigerà di sapere da noi come abbiamo usato il nostro tempo, cosa abbiamo fatto della nostra vita 
e dei talenti che abbiamo ricevuto, cioè delle nostre capacità. Il premio per il buon uso sarà la 
partecipazione alla gioia del Signore, cioè al banchetto eterno. La parabola racchiude un 
insegnamento fondamentale: Dio non misurerà né conterà i nostri acquisti, le nostre realizzazioni. 
Non ci chiederà se abbiamo compiuto delle prodezze ammirate dal mondo, perché ciò non 
dipende da noi, ma è in parte condizionato dai talenti che abbiamo ricevuto. Vengono tenute in 
conto soltanto la fedeltà, l'assiduità e la carità con le quali noi avremo fatto fronte ai nostri doveri, 
anche se i più umili e i più ordinari. Il terzo servitore, "malvagio e infingardo" ha una falsa 
immagine del padrone (di Dio). Il peggio è che non lo ama. La paura nei confronti del padrone l'ha 
paralizzato ed ha agito in modo maldestro, senza assumersi nessun rischio. Così ha sotterrato il 
suo talento. Dio si aspetta da noi una risposta gioiosa, un impegno che proviene dall'amore e dalla 
nostra prontezza ad assumere rischi e ad affrontare difficoltà. I talenti possono significare le 
capacità naturali, i doni e i carismi ricevuti dallo Spirito Santo, ma anche il Vangelo, la rivelazione, 
e la salvezza che Cristo ha trasmesso alla Chiesa. Tutti i credenti hanno il dovere di ritrasmettere 
questi doni, a parole e a fatti. 
 
● Il Signore ci invita a entrare nella gioia. 
C'è un signore orientale, ricchissimo e generoso, che parte in viaggio e affida il suo patrimonio ai 
servi. Non cerca un consulente finanziario, chiama i suoi di casa, si affida alle loro capacità, crede 
in loro, ha fede e un progetto, quello di farli salire di condizione: da dipendenti a con-partecipi, da 
servi a figli. Con due ci riesce. Con il terzo non ce la fa. Al momento del ritorno e del rendiconto, la 
sorpresa raddoppia: Bene, servo buono! Bene! Eco del grido gioioso della Genesi, quando per sei 
volte, vide ciò che aveva fatto ed esclamò: che bello!. E la settima volta: ma è bellissimo! I servi 
vanno per restituire, e Dio rilancia: ti darà potere su molto, entra nella gioia del tuo signore. In una 
dimensione nuova, quella di chi partecipa alla energia della creazione, e là dove è passato rimane 
dietro di lui più vita. 
L'ho sentito anch'io questo invito: “entra nella gioia”. Quando, scrivendo o predicando il Vangelo, il 
lampeggiare di uno stupore improvviso, di un brivido nell'anima, l'esperienza di essere incantato io 
per primo da una grande bellezza, mi faceva star bene, io per primo. Oppure quando ho potuto 
consegnare a qualcuno una boccata d'ossigeno o di pane, ho sentito che ero io a respirare meglio, 
più libero, più a fondo. “Sii egoista, fai del bene! Lo farai prima di tutto a te stesso”. 
E poi è il turno del terzo servo, quello che ha paura. 
La prima di tutte le paure, la madre di tutte, è la paura di Dio: so che sei un uomo duro, che mieti 
dove non hai seminato e raccogli dove non hai sparso...ho avuto paura. Questa immagine distorta 
di un Dio duro, che ti sta addosso, il fiato sul collo, è lontanissima dal Dio di Gesù. E sotto l'effetto 
di questa immagine sbagliata, la vita diventa sbagliata, il luogo di un esame temuto, di una 
mietitura che incombe. Se nutri quell'idolo, se credi a un Dio padrone duro e spietato, allora lo 
incontrerai come maschera delle tue paure, come fantasma maligno; e il dono diventa, come per il 
terzo servo, un incubo: ecco ciò che è tuo, prendilo. Se credi a un Signore che offre tutto e non 
chiede indietro nulla, che crede in noi e ci affida tesori, follemente generoso, che intorno a sè non 
vuole dipendenti e rendiconti, ma figli, allora entri nella gioia di moltiplicare con lui la vita. 
Il Vangelo è pieno di una teologia semplice, la teologia del seme, del lievito, del granello di senape, 
del bocciolo, di talenti da far fruttare, di inizi piccoli e potenti. A noi tocca il lavoro paziente e 

                                                 
2
  Omelia di don Diego Belussi, Counselor e Consigliere Edi.S.I.  - omelie di P. Ermes Ronchi osm - 

www.lachiesa.it - www.qumran2.net   



Edi.S.I.  5

intelligente di chi ha cura dei germogli. Siamo tutti sacerdoti di quella che è la liturgia primordiale 
del mondo. Dio è la primavera del cosmo, a noi di esserne l'estate profumata di frutti. 
 
● Un Dio che ci chiama a non rimanere mai immobili. 
Il Vangelo è pieno di una teologia semplice, la teologia del seme, del lievito, di inizi che devono 
fiorire. A noi tocca il lavoro paziente e intelligente di chi ha cura dei germogli e dei talenti. Dio è la 
primavera del cosmo, a noi il compito di esserne l'estate feconda di frutti. 
Come sovente nelle parabole, un padrone, che è Dio, consegna qualcosa, affida un compito, ed 
esce di scena. Ci consegna il mondo, con poche istruzioni per l'uso, e tanta libertà. Una sola 
regola fondamentale, quella data ad Adamo: coltiva e custodisci, ama e moltiplica la vita. 
La parabola dei talenti è l'esortazione pressante ad avere più paura di restare inerti e immobili, 
come il terzo servo, che di sbagliare (Evangelii gaudium 49); la paura ci rende perdenti nella vita: 
quante volte abbiamo rinunciato a vincere solo per il timore di finire sconfitti! 
La pedagogia del Vangelo ci accompagna invece a compiere tre passi fondamentali per l'umana 
crescita: non avere paura, non fare paura, liberare dalla paura. Soprattutto da quella che è la 
madre di tutte le paure, cioè la paura di Dio. 
Se leggiamo con attenzione il seguito della parabola, scopriamo che ci viene rivelato che Dio non è 
esattore delle tasse, un contabile che rivuole indietro i suoi talenti con gli interessi. 
Dice infatti: “Sei stato fedele nel poco, ti darò autorità su molto”. Ciò che i servi hanno realizzato 
non solo rimane a loro, ma in più viene moltiplicato. I servi vanno per restituire, e Dio rilancia: e 
questo accrescimento, questo incremento di vita è esattamente la bella notizia. Questa spirale 
d'amore che si espande è l'energia segreta di tutto ciò che vive, e che ha la sua sorgente nel cuore 
buono di Dio. Tutto ci è dato come addizione di vita. 
Nessuna tirannia, nessun capitalismo della quantità: infatti colui che consegna dieci talenti non è 
più bravo di quello che ne riporta quattro. Non c'è una cifra ideale da raggiungere: c'è da 
camminare con fedeltà a te stesso, a ciò che hai ricevuto, a ciò che sai fare, là dove la vita ti ha 
messo, fedele alla tua verità, senza maschere e paure. Le bilance di Dio non sono quantitative, ma 
qualitative. 
Dietro l'immagine dei talenti con ci sono soltanto i doni di intelligenza, di cuore, di carattere, le mie 
capacità. C'è madre terra, e tutte le creature messe sulla mia strada sono un dono del cielo per 
me. Ognuno è talento di Dio per gli altri. 
Magnifica suona la nuova formula del matrimonio: “Io accolgo te, come mio talento, come il regalo 
più bello che Dio mi ha fatto”. Lo può dire lo sposo alla sposa, l'amico all'amico: Sei tu il mio 
talento! E il mio impegno sarà prendermi cura di te, aiutarti a fiorire nel tempo e nell'eterno. 
“L'essenza dell'amore non è in ciò che è comune, è nel costringere l'altro a diventare qualcosa, a 
diventare infinitamente tanto, a diventare il meglio di ciò che può diventare” (R.M. Rilke) 
 
● Il talento di coltivare e custodire la felicità degli altri” 
Avverrà come a un uomo che, partendo per un viaggio, chiamò i suoi servi e consegnò loro i suoi 
beni. Dio ci consegna qualcosa e poi esce di scena. Ci consegna il mondo, con poche istruzioni 
per l'uso, e tanta libertà. Un volto di Dio che ritroviamo in molte parabole: ha fiducia in noi, ci 
innalza a con-creatori, lo fa con un dono e una regola, quella di Adamo nell'Eden ' coltiva e 
custodisci' il giardino dove sei posto, vale a dire: ama e moltiplica la vita, sacerdote di quella che è 
la liturgia primordiale del mondo. Nessun uomo è senza giardino, perchè ciò che è stato vero per 
Adamo è vero da allora per ogni suo figlio. 
I talenti dati ai servi, dal padrone generoso e fiducioso, oltre a rappresentare le doti intellettuali e di 
cuore, la bellezza interiore, di cui nessuno è privo, di cui la luce del corpo è solo un riflesso, 
annunciano che ogni creatura messa sulla mia strada è un talento di Dio per me, tesoro messo nel 
mio campo. E io sono l'Adamo coltivatore e custode della sua fioritura e felicità. Il Vangelo è pieno 
di una teologia semplice, la teologia del seme, del lievito, di inizi che devono fiorire. A noi tocca il 
lavoro paziente e intelligente di chi ha cura dei germogli: „l'essenza dell'amore non è in ciò che è 
comune, è nel costringere l'altro a diventare qualcosa, a diventare infinitamente tanto, a diventare 
il massimo che gli consentono le forze“. (Rilke). Arriva il momento del rendiconto, e si accumulano 
sorprese. La prima: colui che consegna dieci talenti non è più bravo di chi ne consegna solo 
quattro. Non c'è una tirannia o un capitalismo della quantità, perchè le bilance di Dio non sono 
quantitative, ma qualitative. Occorre solo sincerità del cuore e fedeltà a se stessi, per dare alla vita 



Edi.S.I.  6

il meglio di ciò che possiamo dare. La seconda sorpresa: Dio non è un padrone esigente che 
rivuole indietro i suoi talenti con gli interessi. La somma rimane ai servitori, anzi è raddoppiata: sei 
stato fedele nel poco, ti darò autorità su molto. 
I servi vanno per restituire, e Dio rilancia. Questo accrescimento di vita è il Vangelo, questa spirale 
d'amore crescente è l'energia di Dio incarnata in tutto ciò che vive. 
Si presentò infine colui che aveva ricevuto un solo talento e disse: ho avuto paura. La parabola dei 
talenti è un invito a non avere paura delle sfide della vita, perchè la paura paralizza, ci rende 
perdenti: quante volte abbiamo rinunciato a vincere solo per la paura di finire sconfitti! Il Vangelo è 
maestro della sapienza del vivere, della più umana pedagogia che si fonda su tre regole: non 
avere paura, non fare paura, liberare dalla paura. E soprattutto da quella che è la paura delle 
paure: la paura di Dio. 
______________________________________________________________________________ 
 
6) Momento di silenzio 
perché la Parola di Dio possa entrare in noi ed illuminare la nostra vita. 
 
 
7) Alcune domande per aiutarci nella meditazione e nella orazione. 
- Per la grande famiglia dei battezzati: i doni e i talenti elargiti con larghezza dallo Spirito possano 
portare frutto a vantaggio di tutti. Preghiamo ? 
- Per i pastori, i teologi, i catechisti, le guide spirituali: il loro servizio sia attento ai segni dei tempi, 
all'evoluzione dei linguaggi, alla sensibilità e alle attitudini delle persone loro affidate. Preghiamo ? 
- Per coloro che nella società esercitano il potere: siano preservati da ogni tentazione di 
sopraffazione, e vivano con responsabilità il loro ruolo, sempre disposti a rendere conto del proprio 
operato. Preghiamo ?. 
- Per coloro che per età, condizione sociale, malattia vivono in situazioni di disagio: possano 
ricevere particolare attenzione dalle istituzioni e premurosa cura da parte di chi si ispira al Vangelo. 
Preghiamo ? 
- Per noi che partecipiamo a questa Eucaristia e per i nostri fratelli e sorelle assenti: ci animi il 
desiderio di crescere nella comunione fraterna cosi� da essere ovunque segno luminoso di vita. 
Preghiamo ? 
- Siamo certi di essere chiamati a vivere in una vigilanza operosa senza pigrizia e disimpegno? 
- Viviamo come se le doti e le qualità dataci da Dio sono semi da far fruttificare? 
- Pensiamo che degno discepolo di Gesù condivide la responsabilità di far crescere il Regno? 
- Che cosa significa per noi educare i nostri conoscenti, o figli, che incontriamo, all'autonomia e 
alla responsabilità? 
- Che cosa significa per noi "essere obbedienti"? E a chi? Quale spazio diamo all'ascolto della 
nostra coscienza e che cosa facciamo per formarla rettamente? 
- Quali impegni concreti ci sentiamo di assumere, come famiglia/Comunità, nella società e nella 
comunità cristiana? 
- Penso mai al "giorno del Signore"? In cosa potrà consistere nella mia vita? 
- C'è qualcosa che mi fa paura e penso che possa piombarmi addosso all'improvviso? 
- Cosa significa per me vigilare e restare sobri? Quali sono le situazioni che possono far cadere la 
mia vigilanza? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  7

8) Preghiera : Salmo  127 
Beato chi teme il Signore. 
 
Beato chi teme il Signore 
e cammina nelle sue vie. 
Della fatica delle tue mani ti nutrirai, 
sarai felice e avrai ogni bene. 
 
La tua sposa come vite feconda 
nell'intimità della tua casa; 
i tuoi figli come virgulti d'ulivo 
intorno alla tua mensa. 
 
Ecco com'è benedetto 
l'uomo che teme il Signore. 
Ti benedica il Signore da Sion. 
Possa tu vedere il bene di Gerusalemme 
tutti i giorni della tua vita! 
 
 
9) Orazione Finale 
O Padre, tu accompagni e sostieni sempre la tua Chiesa in cammino nel mondo. Con la luce e la 
forza del tuo Spirito ridesta in noi una speranza viva, perché impariamo a riconoscere i segni della 
tua presenza negli avvenimenti della storia. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  8

Lectio del lunedì   16  novembre  2026 

 
Lunedì  della Trentatreesima  Settimana del Tempo Ordinario   (Anno  A) 
Lectio :   Apocalisse  1,  1  -  5 ;   2,  1  -  5 
             Luca   18,  35  -  43 
 
 
1) Orazione iniziale  
Il tuo aiuto, Signore Dio nostro, ci renda sempre lieti nel tuo servizio, perché solo nella dedizione a 
te, fonte di ogni bene, possiamo avere felicità piena e duratura. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  Apocalisse  1,  1  -  5 ;   2,  1  -  5 
Rivelazione di Gesù Cristo, al quale Dio la consegnò per mostrare ai suoi servi le cose che 
dovranno accadere tra breve. Ed egli la manifestò, inviandola per mezzo del suo angelo al suo 
servo Giovanni, il quale attesta la parola di Dio e la testimonianza di Gesù Cristo, riferendo ciò che 
ha visto. Beato chi legge e beati coloro che ascoltano le parole di questa profezia e custodiscono 
le cose che vi sono scritte: il tempo infatti è vicino. Giovanni, alle sette Chiese che sono in Asia: 
grazia a voi e pace da Colui che è, che era e che viene, e dai sette spiriti che stanno davanti al suo 
trono, e da Gesù Cristo, il testimone fedele, il primogenito dei morti e il sovrano dei re della terra. 
[Io udii il Signore che mi diceva]: «All'angelo della Chiesa che è a Èfeso scrivi: "Così parla Colui 
che tiene le sette stelle nella sua destra e cammina in mezzo ai sette candelabri d'oro. Conosco le 
tue opere, la tua fatica e la tua perseveranza, per cui non puoi sopportare i cattivi. Hai messo alla 
prova quelli che si dicono apostoli e non lo sono, e li hai trovati bugiardi. Sei perseverante e hai 
molto sopportato per il mio nome, senza stancarti. Ho però da rimproverarti di avere abbandonato 
il tuo primo amore. Ricorda dunque da dove sei caduto, convèrtiti e compi le opere di prima"». 
 
3) Commento 3  su Apocalisse  1,  1  -  5 ;   2,  1  -  5 
● Vi sono due elementi che stanno alla radice del messaggio: da una parte il pessimismo nei 
confronti del mondo presente e delle possibilità dell’uomo, dall’altra la fiducia assoluta nella 
presenza e nell’opera di Dio. Nulla avviene a caso nella storia. Tutto è saldamente nelle mani di 
Dio. Nella storia, pertanto, vi è un disegno di provvidenza che, se sfugge a chi non ha la fede, è 
invece ben chiaro per chi il dono della fede lo ha ricevuto. L’Apocalisse, dunque, è un messaggio 
di grande consolazione a motivo di Dio, che tutto conduce secondo il Suo disegno di salvezza e di 
amore. 
L’Apocalisse si apre con l’affermazione: “Rivelazione di Gesù Cristo”. Giovanni, pertanto, non 
intende annunciare nulla di nuovo rispetto al Vangelo e al fatto salvifico che si è realizzato in 
Cristo, morto e risorto per la nostra salvezza. Semmai, Giovanni intende attualizzare quello stesso 
annuncio in un preciso contesto storico che diviene, in seconda battuta, il contesto generale della 
storia della Chiesa. Sotto questo punto di vista si può parlare di antico e nuovo, di tradizione e 
originalità nell’Apocalisse. Si tratta di vivere il tempo presente nella luce dell’avvenimento salvifico 
realizzato in Gesù, il Signore. 
Così diviene chiaro che, per noi, la lettura orante di questo libro è occasione di grazia per fissare lo 
sguardo su Gesù risorto, al fine di servirlo con la letizia nel cuore e il sorriso sul volto. 
 
● Il settantatreesimo e ultimo libro della Bibbia inizia con Gesù stesso che, per volontà del Padre, 
si rivela a Giovanni, e lo fa attraverso il suo angelo. Quante volte un “messaggero” è venuto a 
togliere il velo sulla falsa immagine che abbiamo di Dio.. ce ne siamo accorti? E, tolto il velo, ecco 
Gesù, il cui nome significa “Dio salva”. A Giovanni vengono mostrate «le cose che dovranno 
accadere tra breve».. gli viene cioè – e ci viene – ricordato, che la nostra salvezza è già in atto con 
la risurrezione di Gesù, il “Dio che salva”. In questo brano, come in tutto il libro, è determinante la 
figura del testimone, in greco martýs, “martire”. Ma chi è costui? Il testimone è colui “che ha visto”, 
fatto in virtù del quale può e deve rendere testimonianza, comunicare cioè quanto visto. I martiri 

                                                 
3  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Mons. Guido Marini  in  www.donguido.it  - Cristian Messina  in  
www.preg.audio.org   



Edi.S.I.  9

sono in pratica coloro che hanno visto, nel senso che hanno fatto esperienza diretta, del fatto che 
la salvezza del Signore è anche per me, e vengono a dirmelo.. ed io cosa risponderò? Il martire, 
ancora, è chi mi viene a portare il testimone – come nella staffetta – affinché a mia volta io lo passi 
a qualcun altro: chi ha ricevuto l’annuncio non può tenerlo per sé, altrimenti perdiamo tutti.. la 
“staffetta della vita” si vince insieme! Non solo, ognuno di noi non può fare a meno di un testimone, 
perché ognuno di noi ha bisogno di essere guardato. È infatti lo sguardo altrui che dona senso al 
nostro esistere; sguardo senza il quale si sperimenta l’inferno. «Beato chi legge e beati coloro che 
ascoltano le parole di questa profezia..»: ecco la prima delle sette beatitudini all’interno 
dell’Apocalisse. E il sette, simbolo di pienezza, è la chiave di lettura di questo libro. «Beati», cioè 
felici in quanto vincitori, coloro che hanno ricevuto la grazia di poter leggere e ascoltare quanto 
dice il testimone, il primo dei vincitori: non a caso l’iconografia ci mostra i martiri con la palma in 
mano, sorta di “trofeo” per la loro vittoria. Forse non ci comparirà nessun angelo, forse non 
sentiremo alcuna voce ultraterrena, ma il poter leggere la Parola di Dio e il poterla ascoltare 
durante la celebrazione eucaristica è un dono che ci viene fatto, prima che una responsabilità da 
custodire.  «Grazia a voi e pace da Colui che è, che era e che viene»: è la formula con la quale 
l’autore si riaggancia probabilmente a quando Dio rivela il suo nome a Mosè sull’Oreb (cfr. Es 
3,14), ma sostituisce il «che sarà» col «che viene», a dirci che l’èschaton – la realtà “ultima” – è già 
iniziata; «il tempo è compiuto e il regno di Dio è vicino; convertitevi e credete nel Vangelo» dice 
Gesù ai primi discepoli che incontra (Mc 1,15).. «ricorda dunque da dove sei caduto, convèrtiti e 
compi le opere di prima» dice il Signore a Giovanni. Quest’invito alla conversione, rivolto a 
ciascuno di noi, è triplice: torna indietro; cambia modo di pensare (te stesso, gli altri e Dio); vai 
oltre il pensiero e fai esperienza di quel Regno già iniziato. «Ho però da rimproverarti di avere 
abbandonato il tuo primo amore», si sente dire l’autore dell’Apocalisse.. ammonizione che a me 
suona tanto: «non mi ami più come una volta.. ricordi quando ha iniziato a batterti il cuore per me? 
“Io sono” il primo amore, la fonte dell’amore». Chi di noi si ricorda quando ha iniziato a battergli il 
cuore per Dio? È lì che ogni tanto dobbiamo tornare, in quel luogo e in quel momento, anche solo 
con la memoria. Il primo amore non si scorda mai.. ma occorre che qualcuno ce lo ricordi. 
______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura : dal Vangelo secondo  Luca   18,  35  -  43 
Mentre Gesù si avvicinava a Gèrico, un cieco era seduto lungo la strada a mendicare. Sentendo 
passare la gente, domandò che cosa accadesse. Gli annunciarono: «Passa Gesù, il Nazareno!». 
Allora gridò dicendo: «Gesù, figlio di Davide, abbi pietà di me!». Quelli che camminavano avanti lo 
rimproveravano perché tacesse; ma egli gridava ancora più forte: «Figlio di Davide, abbi pietà di 
me!». Gesù allora si fermò e ordinò che lo conducessero da lui. Quando fu vicino, gli domandò: 
«Che cosa vuoi che io faccia per te?». Egli rispose: «Signore, che io veda di nuovo!». E Gesù gli 
disse: «Abbi di nuovo la vista! La tua fede ti ha salvato». Subito ci vide di nuovo e cominciò a 
seguirlo glorificando Dio. E tutto il popolo, vedendo, diede lode a Dio. 
 
5) Riflessione 4  sul Vangelo secondo Luca   18,  35  -  43 
● Chi è questo cieco, accovacciato nell'oscurità della propria vita, ai margini di una folla 
apparentemente lucida e dal cammino ben rischiarato, ma che impedisce il grido di cuore del non 
vedente troppo intempestivo? 
Posso essere io, quando ho la coraggiosa ingenuità di interpellare Cristo, lui che giustamente non 
passa così vicino a me che per farsi fermare, e che non è importunato da nessun grido che viene 
dal cuore, soprattutto quello della non vedenza. 
Io, ancora, quando riconosco che la semplice preghiera, fiduciosa e non affettata, è il collirio che 
mi restituisce la vista. 
Io, infine, quando la mia lode si aggiunge a quella degli umili vedenti. 
 
● Anche questo episodio del vangelo ci riguarda personalmente. In questo cieco viene 
rappresentata tutta l'umanità. La nostra cecità è la non conoscenza di Dio congiunta con la 

                                                 
4  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Padre Lino Pedron - don Luigi Maria Epicoco  in 
www.fededuepuntozero.com   



Edi.S.I.  10

presunzione di vederci (cfr Gv 9,41; Ap 3,17). Il Messia è stato annunciato dai profeti come colui 
che ridà la vista ai ciechi ( Is 35, 5-6) e porta ai poveri la lieta notizia (Lc 4,18). 
La folla che è attorno a Gesù è di impedimento al cieco (v.39) come sarà di impedimento a 
Zaccheo (Lc 19,3). Il comportamento della folla è molto significativo. Invece di commiserare il 
malato e aiutarlo, è infastidita dalle sue grida. Il dolore e la disperazione del cieco è meno 
importante della loro quiete o del loro pellegrinaggio a Gerusalemme. Il problema della tranquillità 
personale può far dimenticare, e perfino ostacolare, le migliori iniziative di bene. Gli amici e i 
discepoli di Gesù, che avrebbero dovuto aiutare e incoraggiare il cieco, sono proprio quelli che 
vorrebbero farlo tacere e impedirgli di pregare il Salvatore. Non solo, ma lo rimproverano anche! 
Gesù, però, non invita l'uomo a tacere, ma a venire a lui. La sensibilità e la libertà di Gesù risaltano 
in ogni pagina del vangelo, soprattutto quando sono accostate all'indifferenza e all'egoismo delle 
persone che lo circondano. 
Il cieco prega Gesù chiamandolo per nome. Gesù significa: Dio salva. Negli Atti degli apostoli 
leggiamo: "Chiunque invocherà il nome del Signore sarà salvato (2,21); "In nessun altro c'è 
salvezza: non vi è infatti altro nome dato agli uomini sotto il cielo nel quale è stabilito che possiamo 
essere salvati" (4,12). La salvezza è fare esperienza in prima persona dell'amore gratuito di Dio 
che dona e perdona. Gesù è la rivelazione di questo amore del Padre. 
L'atteggiamento del cieco è in contrapposizione con l'ottusità dei giudei e degli stessi cristiani. 
Gesù si lamenta con la gente del suo tempo perché non crede se prima non ha veduto e toccato. Il 
cieco non ha bisogno di questo. L'apostolo Tommaso crede solo dopo aver veduto e toccato. Ma 
Gesù gli dice: "Perché mi hai veduto, hai creduto: beati quelli che pur non avendo visto 
crederanno!" (Gv 20,29). Questa beatitudine sembra coniata appositamente per il cieco di Gerico: 
un cieco che vede più acutamente dei vedenti. Per questa fede Gesù lo guarisce all'istante e lo 
salva. 
Ottenere la vista della fede ci permette di seguire Gesù che ha detto: "Chi segue me non cammina 
nelle tenebre, ma avrà la luce della vita" (Gv 8,12). 
Alla fine del racconto tutti i presenti hanno un comportamento concorde e corale con il cieco 
guarito: lodano Dio con lui. La lode, che ci fa partecipi del bene altrui, è l'espressione più alta 
dell'amore. 
 
● Gerico è la città che fa da ingresso alla terra promessa, quella stessa terra dove arrivarono gli 
israeliti dalla schiavitù d’Egitto. È proprio in questa città che Gesù compie un miracolo interessante 
soprattutto per i rimandi teologici che l’evangelista Luca vuole porre nel suo racconto. “Mentre si 
avvicinava a Gerico, un cieco era seduto a mendicare lungo la strada”. La cecità e la mendicanza 
sono due caratteristiche tipiche di chi non vede più ciò che conta nella vita e proprio per questo 
non riesce più a vivere ma a sopravvivere. Ma quest’uomo conserva nella sua fragilità tutti gli 
ingredienti necessari affinché la sua vita spirituale possa far rifiorire in lui un imprevisto, una 
guarigione, un miracolo. Anzi tutto è capace di ascolto: “Sentendo passare la gente, domandò che 
cosa accadesse. Gli risposero: «Passa Gesù il Nazareno!»”. È decisivo saper ascoltare quando si 
è in quella crisi di buio che non ci fa vedere più dove stiamo andando. Ma l’ascolto è vero se 
suscita in noi l’unica cosa interessante che possiamo davvero fare, e cioè pregare con sincerità e 
forza: “Allora incominciò a gridare: «Gesù, figlio di Davide, abbi pietà di me!». Quelli che 
camminavano avanti lo sgridavano, perché tacesse; ma lui continuava ancora più forte: «Figlio di 
Davide, abbi pietà di me!»”. La preghiera di quest’uomo non è complicata, è infinitamente semplice 
ma ha una caratteristica che molto spesso trascuriamo: è insistente, continua, ostinata. La regola 
numero uno della preghiera è non smettere di pregare, anche se tutto in torno cerca in tutti i modi 
di farti smettere. È infatti questa costanza che dispone il cuore di quest’uomo a entrare in un 
rapporto personale con Gesù: “Gesù allora si fermò e ordinò che glielo conducessero. Quando gli 
fu vicino, gli domandò: «Che vuoi che io faccia per te?». Egli rispose: «Signore, che io riabbia la 
vista». E Gesù gli disse: «Abbi di nuovo la vista! La tua fede ti ha salvato»”. Così questa preghiera 
semplice e costante gli dona ciò che a lui manca: una visione nuova della vita. 
_____________________________________________________________________________ 
 
 
 
 



Edi.S.I.  11

6) Per un confronto personale 
- Per i nemici di Cristo e della sua Chiesa: aprano gli occhi alla luce della verità attraverso una 
riflessione pacata e disponibile al cambiamento. Preghiamo ? 
- Per coloro che sono lontani dalla fede o vivono nell'indifferenza religiosa: l'esempio dei cristiani li 
accompagni nella strada che conduce a Cristo. Preghiamo ? 
- Per coloro che sono provati dalla malattia: sostenuti dalla nostra solidarietà, trovino la forza di 
accettare le sofferenze, certi che Gesù ha vinto il dolore e la morte. Preghiamo ? 
- Per tutti coloro che sono nati ciechi: nell'incapacità di vedere le cose del mondo esteriore, vedano 
e vivano le ricchezze e le profondità del loro mondo interiore. Preghiamo ? 
- Per la nostra comunità cristiana: rinnovi ogni giorno le promesse del battesimo, per essere sale 
della terra e luce del mondo. Preghiamo ? 
- Perché i cristiani non siano di ostacolo al regno di Dio.  Preghiamo ? 
- Per tutti coloro che vivono agli angoli delle strade.  Preghiamo ? 
- Padre misericordioso, che ascolti il grido degli oppressi che con fiducia e insistenza si rivolgono a 
te, accogli la preghiera che ti rivolgiamo ed esaudiscila nel nome di Gesù Cristo tuo Figlio. 
Preghiamo ? 
 
 
7) Preghiera finale : Salmo  1 
Al vincitore darò da mangiare dall'albero della vita. 
 
Beato l'uomo che non entra nel consiglio dei malvagi, 
non resta nella via dei peccatori 
e non siede in compagnia degli arroganti, 
ma nella legge del Signore trova la sua gioia, 
la sua legge medita giorno e notte. 
 
È come albero piantato lungo corsi d'acqua, 
che dà frutto a suo tempo: 
le sue foglie non appassiscono 
e tutto quello che fa, riesce bene. 
 
Non così, non così i malvagi, 
ma come pula che il vento disperde. 
Poiché il Signore veglia sul cammino dei giusti, 
mentre la via dei malvagi va in rovina. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  12

Lectio del martedì  17  novembre  2026 

 
Martedì  della Trentatreesima  Settimana del Tempo Ordinario   (Anno  A) 
Santa Elisabetta d’Ungheria 
Lectio:  Apocalisse  3,  1  -  6.  14  -  22 
             Luca  19,  1  -  10 
 
 
1) Preghiera  
O Dio, che a santa Elisabetta hai dato la grazia di riconoscere e onorare Cristo nei poveri, 
concedi a noi, per sua intercessione, di servire con instancabile carità coloro che si trovano nella 
sofferenza e nel bisogno. 
 
Elisabetta (Ungheria 1207 - Marburg, Germania, 17 novembre 1231), sposa di Luigi IV, Langravio 
di Turingia, fu madre di tre figli. Dopo la morte del marito si consacrò interamente alla penitenza, 
alla preghiera e alla carità. Iscrittasi al terz'Ordine Francescano, fondò in onore di san Francesco 
l'ospedale di Marburg, in cui ella stessa serviva i malati. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  Apocalisse  3,  1  -  6.  14  -  22 
Io Giovanni, udii il Signore che mi diceva: «All'angelo della Chiesa che è a Sardi scrivi: "Così parla 
Colui che possiede i sette spiriti di Dio e le sette stelle. Conosco le tue opere; ti si crede vivo, e sei 
morto. Sii vigilante, rinvigorisci ciò che rimane e sta per morire, perché non ho trovato perfette le 
tue opere davanti al mio Dio. Ricorda dunque come hai ricevuto e ascoltato la Parola, custodiscila 
e convèrtiti perché, se non sarai vigilante, verrò come un ladro, senza che tu sappia a che ora io 
verrò da te. Tuttavia a Sardi vi sono alcuni che non hanno macchiato le loro vesti; essi 
cammineranno con me in vesti bianche, perché ne sono degni. Il vincitore sarà vestito di bianche 
vesti; non cancellerò il suo nome dal libro della vita, ma lo riconoscerò davanti al Padre mio e 
davanti ai suoi angeli. Chi ha orecchi, ascolti ciò che lo Spirito dice alle Chiese". 
All'angelo della Chiesa che è a Laodicèa scrivi:"Così parla l'Amen, il Testimone degno di fede e 
veritiero, il Principio della creazione di Dio. Conosco le tue opere: tu non sei né freddo né caldo. 
Magari tu fossi freddo o caldo! Ma poiché sei tiepido, non sei cioè né freddo né caldo, sto per 
vomitarti dalla mia bocca. Tu dici: Sono ricco, mi sono arricchito, non ho bisogno di nulla. Ma non 
sai di essere un infelice, un miserabile, un povero, cieco e nudo. Ti consiglio di comperare da me 
oro purificato dal fuoco per diventare ricco, e abiti bianchi per vestirti e perché non appaia la tua 
vergognosa nudità, e collirio per ungerti gli occhi e recuperare la vista. Io, tutti quelli che amo, li 
rimprovero e li educo. Sii dunque zelante e convèrtiti. Ecco: sto alla porta e busso. Se qualcuno 
ascolta la mia voce e mi apre la porta, io verrò da lui, cenerò con lui ed egli con me. Il vincitore lo 
farò sedere con me, sul mio trono, come anche io ho vinto e siedo con il Padre mio sul suo trono. 
Chi ha orecchi, ascolti ciò che lo Spirito dice alle Chiese"». 
 
3) Commento 5  su Apocalisse  3,  1  -  6.  14  -  22 
● «Un giorno la paura bussò alla porta, il coraggio si alzò e andò ad aprire e vide che non c’era 
nessuno» (M.L.King). Da questo momento in poi chi racconta è sempre Giovanni, il quale sente o 
vede qualcuno o qualcosa.. “Oggi” il Signore gli chiede di scrivere alla Chiesa di Sardi, località 
dell’attuale Turchia definitivamente distrutta nel 1402; nello specifico al suo “angelo”, da intendersi 
o come il suo responsabile, oppure come la comunità stessa. Gli sta probabilmente rimproverando 
il comportamento lussurioso di alcuni cristiani, lasciatisi attrarre dal culto della dea Cibele, la 
Grande Madre che a Sardi era venerata in un tempio. Ma in fondo è sempre a ognuno di noi che il 
Signore si rivolge, personalmente, ricordandoci che conosce le nostre «opere», cioè il modo in cui 
spendiamo i talenti da Lui donati: “mi credo vivo, e invece sono morto”. Di cosa ho bisogno per 
sentirmi vivo, quali surrogati vado elemosinando qua e là? «Ricorda.. come hai ricevuto e ascoltato 
la Parola, custodiscila e convèrtiti..». Già, come ho ricevuto la Parola, cioè Gesù stesso, il Verbo 

                                                 
5  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Cristian Messina  in www.preg.audio.org  - Casa di Preghiera San 
Biagio 



Edi.S.I.  13

fattosi mia carne? Cristo è detto anche Logos, parola che si riconduce al verbo lego, la cui radice – 
leg – esprime non tanto il dire, quanto piuttosto l’attività del mettere insieme, radunare, raccogliere, 
leg-are, appunto. Detto altrimenti: come ho ricevuto l’incarico di essere un uomo di comunione? E 
come lo sto mantenendo? Sto camminando, già ora, con la veste bianca donatami il giorno del mio 
battesimo? È da come la porto che mi varrà l’iscrizione al «libro della vita». C’è già il mio nome in 
questa “Bibbia dei salvati”! Spesso lo dimentico, e mi sporco il vestito.. All’angelo della Chiesa di 
Laodicea (città che doveva il suo nome a Laodice, moglie del fondatore Antioco II, oggi un villaggio 
chiamato Eski Hisar) Giovanni deve scrivere a nome «dell’Amen», perché Gesù è il grande “sì” di 
Dio, come dice san Paolo! Quel sì che il Padre ha pronunciato una volta per tutte nei confronti di 
ognuno di noi, sigillando le sue nozze con me: «sì, lo voglio, Cristian». Ma mi ricorda che sono 
tiepido, né carne né pesce, né bianco né nero, perché ho perso la mia identità, ho dimenticato di 
appartenere a Lui, di essere fatto a sua immagine. E allora, con un po’ di ironia, siccome mi trova 
povero, cieco e nudo, Gesù mi consiglia di tornare al suo negozio, per comprare oro, abiti bianchi 
e collirio. Ma perché? Perché – ce lo dice Lui stesso – quelli che ama li educa: la Bibbia è il libro 
della nostra storia d’amore con Dio, fatta di continui tradimenti da parte nostra, e di occhiolini da 
parte sua, attraverso una sapiente pedagogia: quelli che ama Lui li rimprovera e, soprattutto, li 
educa, dal latino educĕre, li “tira fuori” dal loro egoismo per condurli a sé. E non si arrende, non 
smette di bussare alla porta del mio cuore: cosa faccio, gli apro? Vuole cenare con me. È alla mia 
paura che sta bussando, e chiede al mio coraggio di andare ad aprire..     
 

● Ricorda dunque come hai ricevuto e ascoltato la Parola, custodiscila e convertiti...(Ap 3,3) – 
Come  vivere questa parola ? 
Nelle lettere indirizzate alle sette Chiese incontriamo diverse formule che ritornano con insistenza 
e continuano a risvegliare in noi, lettori di oggi, la consapevolezza del tempo che passa. Colui che 
conosce le nostre opere non si stanca di ribadire il suo messaggio incoraggiante: anche nelle 
difficoltà più gravi in cui la Chiesa ~ la persona cade e ricade, l'atteggiamento vigile e umile ci aiuta 
a ricordare i doni che abbiamo ricevuto e la Parola che abbiamo ascoltato. La Parola ricevuta e 
custodita in noi non è rimasta "senza aver operato in noi quel che Lui desidera e senza aver 
compiuto quello per cui è stata mandata" (cf Is 55,11). Bisogna solo, e di nuovo, ri-convertirsi ad 
essa, lasciare che operi di nuovo visibilmente in noi e attraverso di noi. 
Se poi questa conversione comporta fatica, dolore, impegno che sembra insopportabile, è solo il 
segno che, dice il Testimone fedele e verace, «tutti quelli che amo, li rimprovero e li educo» (Ap 
3,19). Anzi, sta sempre alla porta e bussa, pronto ad entrare in casa nostra, quando anche noi 
siamo pronti a cenare con lui. Forse basta solo scendere subito dal nascondiglio del sicomoro che 
ci distoglie dalle responsabilità. Per Zaccheo quel scendere ha dischiuso la porta del suo cuore 
alla salvezza e lo ha reso testimone di salvezza per molti (cf Lc 19,1-10). 
Aiutami, Signore, a ricercare e risentire la Parola che Tu custodisci nel mio cuore; convertimi ad 
operare di nuovo, oggi e domani, il bene per il quale mi hai chiamato e consacrato. 
Ecco una voce contemporanea  Nicola Giordano (Associazione Vivere IN) : «Ogni uomo è tenuto a 
"custodire la Parola", a custodirla in se stesso, nella sua mente, nel suo cuore, nella sua 
intelligenza. Quando ci sarà piena sintonia tra la volontà, il cuore, l'intelligenza di Gesù e quella 
umana, l'uomo potrà ritenersi pienamente concorporeo con Gesù benedetto, la Sapienza di Dio 
fattasi carne. Custodire la Parola significa raggiungere una perfetta identità con Gesù nei pensieri, 
nella volontà, nelle opere» 
______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura :  Vangelo secondo   Luca  19,  1  -  10 
In quel tempo, Gesù entrò nella città di Gèrico e la stava attraversando, quand'ecco un uomo, di 
nome Zacchèo, capo dei pubblicani e ricco, cercava di vedere chi era Gesù, ma non gli riusciva a 
causa della folla, perché era piccolo di statura. Allora corse avanti e, per riuscire a vederlo, salì su 
un sicomòro, perché doveva passare di là. Quando giunse sul luogo, Gesù alzò lo sguardo e gli 
disse: «Zacchèo, scendi subito, perché oggi devo fermarmi a casa tua». Scese in fretta e lo 
accolse pieno di gioia. Vedendo ciò, tutti mormoravano: «È entrato in casa di un peccatore!». 
Ma Zacchèo, alzatosi, disse al Signore: «Ecco, Signore, io do la metà di ciò che possiedo ai poveri 
e, se ho rubato a qualcuno, restituisco quattro volte tanto». Gesù gli rispose: «Oggi per questa 



Edi.S.I.  14

casa è venuta la salvezza, perché anch'egli è figlio di Abramo. Il Figlio dell'uomo infatti è venuto a 
cercare e a salvare ciò che era perduto». 
 
5) Commento 6  sul Vangelo secondo Luca  19,  1  -  10 
● Quando giunse sul luogo, Gesù alzò lo sguardo e gli disse: «Zaccheo, scendi subito, perché oggi 
devo fermarmi a casa tua» (Lc 19,5)  -  Come vivere questa Parola? 
Tipica la figura di Zaccheo! Un esattore delle imposte, facilmente più "incollato" ai soldi (da 
consegnare ai romani detentori del potere) che a quel suo starsene lì, funzionario piuttosto inviso 
alla gente. 
A Gesù non sfugge questo personaggio che, piccolo di statura, s'era incuriosito a proposito del suo 
passaggio. Egli aveva perfino trovato l'espediente per ovviare alla sua piccolezza, arrampicandosi 
su un albero. 
Sembra di vederlo: proteso all'ingiù, per vedere bene quell'insolito passeggero che era Cristo 
Signore, circondato e spinto da una folla bisognosa di aiuto in tanti ambiti. 
Quello che, in questa scena sprigiona più forza è la parola di Gesù "scendi subito": un esplicito 
comando che per di più esige tempestività e la pronta accoglienza: "oggi devo fermarmi a casa 
tua". 
Tutto succede velocemente. E la scena, a noi che la meditiamo col cuore, pone una domanda: 
anche nella casa del tuo cuore Gesù vuol essere una presenza di cui avere sempre più 
consapevolezza. Ecco, non tardare a invocare lo Spirito Santo, con brevi ma dense invocazioni: 
Spirito del Signore, purificami nei pensieri e negli affetti del cuore e poi sii per me divino Amore col 
quale vivere amando sempre. 
Signore Gesù, voglio davvero scendere dalla mia presunzione a volte forte di credermi "a posto". 
Aiutami a calarmi nel vivo di ciò che tu vuoi io compia momento per momento e dammi di compiere 
tutto con amore. 
Ecco la voce di un Presbitero Andrea Gallo  (La storia siamo noi: "Preti di strada", 2007)  : Chi 
riconosce l'appartenenza alla famiglia umana, come fa a non aprire le porte? Poi io, come 
cristiano, come faccio a non essere accogliente? E io ti accolgo come sei, come persona, perché 
ancora prima di essere maschio, femmina, omosessuale o straniero, uno è persona, cioè un 
soggetto di autonomia. 
 
● Se Gerico è la città inespugnabile per eccellenza, il vangelo di oggi ci racconta la conversione di 
un peccatore inespugnabile che si converte e fa crollare le mura del suo cuore all’incontro con la 
Misericordia. La vicenda di Zaccheo è paradigmatica perché la sua storia la potremmo definire un 
vangelo nel vangelo. Infatti nella sua vicenda è racchiusa tutta la dinamica del vangelo: l’uomo 
incapace di aprirsi all’amore di Dio, può solo coltivare il desiderio di vedere, ma non ha gli 
strumenti per andare oltre. “Ed ecco un uomo di nome Zaccheo, capo dei pubblicani e ricco, 
cercava di vedere quale fosse Gesù, ma non gli riusciva a causa della folla, poiché era piccolo di 
statura. Allora corse avanti e, per poterlo vedere, salì su un sicomoro, poiché doveva passare di 
là”. È Gesù a colmare questa distanza e a riempire di possibilità la sua impossibilità: “Quando 
giunse sul luogo, Gesù alzò lo sguardo e gli disse: «Zaccheo, scendi subito, perché oggi devo 
fermarmi a casa tua». In fretta scese e lo accolse pieno di gioia”. Il peccatore che riesce solo a 
coltivare un accenno di desiderio e Gesù che su quel piccolo appiglio costruisce un cambiamento 
radicale, altro non è che tutta la storia della salvezza. Ognuno di noi non ha mai veramente le forze 
per poter realizzare la felicità di cui avrebbe bisogno. Molte volte siamo seppelliti dalle nostre 
storie, dai nostri errori, dalle vicende che ci sono capitate. Eppure basta solo tenere acceso dentro 
di noi un piccolo desiderio di incontrare un senso (Cristo), che proprio a partire da ciò Egli riesce a 
imbastire una rivoluzione. La vita spirituale non inizia quando smettiamo di peccare, ma quando in 
mezzo ai peccati ricominciamo a desiderare davvero di poterlo incontrare nonostante non lo 
meritiamo. E poco importa se questo rompe gli schemi umani che calcolano l’amore come la 

                                                 
6  www.lachiesa.it   - www.qumran2.net  -  Casa di Preghiera San Biagio - don Luigi Maria Epicoco  in 
www.fededuepuntozero.com  -  VIAGGIO APOSTOLICO DEL SANTO PADRE FRANCESCO IN POLONIA - 
IN OCCASIONE DELLA XXXI GIORNATA MONDIALE DELLA GIOVENTÙ (27-31 LUGLIO 2016) - SANTA 
MESSA PER LA GIORNATA MONDIALE DELLA GIOVENTÙ - OMELIA DEL SANTO PADRE - Campus 
Misericordiae – Cracovia - Domenica, 31 luglio 2016 – in  www.vatican.va   



Edi.S.I.  15

matematica: “Vedendo ciò, tutti mormoravano”. Davanti a questo tipo di gratuità si riesce a fare ciò 
che non si è mai riusciti a fare per tutta la vita. Zaccheo è espugnato dall’amore. 
 
● Ecco le parole di Papa Francesco. 
 
Cari giovani, siete venuti a Cracovia per incontrare Gesù. E il Vangelo oggi ci parla proprio 
dell’incontro tra Gesù e un uomo, Zaccheo, a Gerico (cfr Lc 19,1-10). Lì Gesù non si limita a 
predicare, o a salutare qualcuno, ma vuole – dice l’Evangelista – attraversare la città (cfr v. 1). 
Gesù desidera, in altre parole, avvicinarsi alla vita di ciascuno, percorrere il nostro cammino fino in 
fondo, perché la sua vita e la nostra vita si incontrino davvero. 
 
Avviene così l’incontro più sorprendente, quello con Zaccheo, il capo dei “pubblicani”, cioè degli 
esattori delle tasse. Dunque Zaccheo era un ricco collaboratore degli odiati occupanti romani; era 
uno sfruttatore del suo popolo, uno che, per la sua cattiva fama, non poteva nemmeno avvicinarsi 
al Maestro. Ma l’incontro con Gesù gli cambia la vita, come è stato e ogni giorno può essere per 
ciascuno di noi. Zaccheo, però, ha dovuto affrontare alcuni ostacoli per incontrare Gesù. Non è 
stato facile, per lui, ha dovuto affrontare alcuni ostacoli, almeno tre, che possono dire qualcosa 
anche a noi. 
 
Il primo è la bassa statura: Zaccheo non riusciva a vedere il Maestro perché era piccolo. Anche 
oggi possiamo correre il rischio di stare a distanza da Gesù perché non ci sentiamo all’altezza, 
perché abbiamo una bassa considerazione di noi stessi. Questa è una grande tentazione, che non 
riguarda solo l’autostima, ma tocca anche la fede. Perché la fede ci dice che noi siamo «figli di Dio, 
e lo siamo realmente» (1 Gv 3,1): siamo stati creati a sua immagine; Gesù ha fatto sua la nostra 
umanità e il suo cuore non si staccherà mai da noi; lo Spirito Santo desidera abitare in noi; siamo 
chiamati alla gioia eterna con Dio! Questa è la nostra “statura”, questa è la nostra identità 
spirituale: siamo i figli amati di Dio, sempre. Capite allora che non accettarsi, vivere scontenti e 
pensare in negativo significa non riconoscere la nostra identità più vera: è come girarsi dall’altra 
parte mentre Dio vuole posare il suo sguardo su di me, è voler spegnere il sogno che Egli nutre 
per me. Dio ci ama così come siamo, e nessun peccato, difetto o sbaglio gli farà cambiare idea. 
Per Gesù – ce lo mostra il Vangelo – nessuno è inferiore e distante, nessuno insignificante, ma 
tutti siamo prediletti e importanti: tu sei importante! E Dio conta su di te per quello che sei, non per 
ciò che hai: ai suoi occhi non vale proprio nulla il vestito che porti o il cellulare che usi; non gli 
importa se sei alla moda, gli importi tu, così come sei. Ai suoi occhi vali e il tuo valore è 
inestimabile. 
 
Quando nella vita ci capita di puntare in basso anziché in alto, può aiutarci questa grande verità: 
Dio è fedele nell’amarci, persino ostinato. Ci aiuterà pensare che ci ama più di quanto noi amiamo 
noi stessi, che crede in noi più di quanto noi crediamo in noi stessi, che “fa sempre il tifo” per noi 
come il più irriducibile dei tifosi. Sempre ci attende con speranza, anche quando ci rinchiudiamo 
nelle nostre tristezze, rimuginando continuamente sui torti ricevuti e sul passato. Ma affezionarci 
alla tristezza non è degno della nostra statura spirituale! E’ anzi un virus che infetta e blocca tutto, 
che chiude ogni porta, che impedisce di riavviare la vita, di ricominciare. Dio, invece, è 
ostinatamente speranzoso: crede sempre che possiamo rialzarci e non si rassegna a vederci 
spenti e senza gioia. E’ triste vedere un giovane senza gioia. Perché siamo sempre i suoi figli 
amati. Ricordiamoci di questo all’inizio di ogni giornata. Ci farà bene ogni mattina dirlo nella 
preghiera: “Signore, ti ringrazio perché mi ami; sono sicuro che tu mi ami; fammi innamorare della 
mia vita”. Non dei miei difetti, che vanno corretti, ma della vita, che è un grande dono: è il tempo 
per amare ed essere amati. 
 
Zaccheo aveva un secondo ostacolo sulla via dell’incontro con Gesù: la vergogna paralizzante. Su 
questo abbiamo detto qualcosa ieri sera. Possiamo immaginare che cosa sia successo nel cuore 
di Zaccheo prima di salire su quel sicomoro, ci sarà stata una bella lotta: da una parte una curiosità 
buona, quella di conoscere Gesù; dall’altra il rischio di una tremenda figuraccia. Zaccheo era un 
personaggio pubblico; sapeva che, provando a salire sull’albero, sarebbe diventato ridicolo agli 
occhi di tutti, lui, un capo, un uomo di potere, ma tanto odiato. Ma ha superato la vergogna, perché 



Edi.S.I.  16

l’attrattiva di Gesù era più forte. Avrete sperimentato che cosa succede quando una persona 
diventa tanto attraente da innamorarsene: allora può capitare di fare volentieri cose che non si 
sarebbero mai fatte. Qualcosa di simile accadde nel cuore di Zaccheo, quando sentì che Gesù era 
talmente importante che avrebbe fatto qualunque cosa per Lui, perché Lui era l’unico che poteva 
tirarlo fuori dalle sabbie mobili del peccato e della scontentezza. E così la vergogna che paralizza 
non ha avuto la meglio: Zaccheo – dice il Vangelo – «corse avanti»,  «salì» e poi, quando Gesù lo 
chiamò,  «scese in fretta» (vv. 4.6). Ha rischiato, si è messo in gioco. Questo è anche per noi il 
segreto della gioia: non spegnere la curiosità bella, ma mettersi in gioco, perché la vita non va 
chiusa in un cassetto. Davanti a Gesù non si può rimanere seduti in attesa con le braccia conserte; 
a Lui, che ci dona la vita, non si può rispondere con un pensiero o con un semplice “messaggino”! 
 
Cari giovani, non vergognatevi di portargli tutto, specialmente le debolezze, le fatiche e i peccati 
nella Confessione: Lui saprà sorprendervi con il suo perdono e la sua pace. Non abbiate paura di 
dirgli “sì” con tutto lo slancio del cuore, di rispondergli generosamente, di seguirlo! Non lasciatevi 
anestetizzare l’anima, ma puntate al traguardo dell’amore bello, che richiede anche la rinuncia, e 
un “no” forte al doping del successo ad ogni costo e alla droga del pensare solo a sé e ai propri 
comodi. 
 
Dopo la bassa statura, dopo vergogna paralizzante, c’è un terzo ostacolo che Zaccheo ha dovuto 
affrontare, non più dentro di sé, ma attorno a sé. È la folla mormorante, che prima lo ha bloccato e 
poi lo ha criticato: Gesù non doveva entrare in casa sua, in casa di un peccatore! Quanto è difficile 
accogliere davvero Gesù, quanto è duro accettare un «Dio, ricco di misericordia» (Ef 2,4). 
Potranno ostacolarvi, cercando di farvi credere che Dio è distante, rigido e poco sensibile, buono 
con i buoni e cattivo con i cattivi. Invece il nostro Padre «fa sorgere il suo sole sui cattivi e sui 
buoni» (Mt 5,45) e ci invita al coraggio vero: essere più forti del male amando tutti, persino i 
nemici. Potranno ridere di voi, perché credete nella forza mite e umile della misericordia. Non 
abbiate timore, ma pensate alle parole di questi giorni: «Beati i misericordiosi, perché troveranno 
misericordia» (Mt 5,7). Potranno giudicarvi dei sognatori, perché credete in una nuova umanità, 
che non accetta l’odio tra i popoli, non vede i confini dei Paesi come delle barriere e custodisce le 
proprie tradizioni senza egoismi e risentimenti. Non scoraggiatevi: col vostro sorriso e con le vostre 
braccia aperte voi predicate speranza e siete una benedizione per l’unica famiglia umana, che qui 
così bene rappresentate! 
 
La folla, quel giorno, ha giudicato Zaccheo, lo ha guardato dall’alto in basso; Gesù, invece, ha fatto 
il contrario: ha alzato lo sguardo verso di lui (v. 5). Lo sguardo di Gesù va oltre i difetti e vede la 
persona; non si ferma al male del passato, ma intravede il bene nel futuro; non si rassegna di 
fronte alle chiusure, ma ricerca la via dell’unità e della comunione; in mezzo a tutti, non si ferma 
alle apparenze, ma guarda al cuore. Gesù guarda il nostro cuore, il tuo cuore, il mio cuore. Con 
questo sguardo di Gesù, voi potete far crescere un’altra umanità, senza aspettare che vi dicano 
“bravi”, ma cercando il bene per sé stesso, contenti di conservare il cuore pulito e di lottare 
pacificamente per l’onestà e la giustizia. Non fermatevi alla superficie delle cose e diffidate delle 
liturgie mondane dell’apparire, dal maquillage dell’anima per sembrare migliori. Invece, installate 
bene la connessione più stabile, quella di un cuore che vede e trasmette il bene senza stancarsi. E 
quella gioia che gratuitamente avete ricevuto da Dio, per favore, gratuitamente donatela (cfr Mt 
10,8), perché tanti la attendono! E la attendono da voi. 
 
Ascoltiamo, infine, le parole di Gesù a Zaccheo, che sembrano dette apposta per noi oggi, per 
ognuno di noi: «Scendi subito, perché oggi devo fermarmi a casa tua» (v. 5). “Scendi subito, 
perché oggi devo fermarmi con te. Aprimi la porta del tuo cuore”. Gesù ti rivolge lo stesso invito: 
“Oggi devo fermarmi a casa tua”. La GMG, potremmo dire, comincia oggi e continua domani, a 
casa, perché è lì che Gesù vuole incontrarti d’ora in poi. Il Signore non vuole restare soltanto in 
questa bella città o nei ricordi cari, ma desidera venire a casa tua, abitare la tua vita di ogni giorno: 
lo studio e i primi anni di lavoro, le amicizie e gli affetti, i progetti e i sogni. Quanto gli piace che 
nella preghiera tutto questo sia portato a Lui! Quanto spera che tra tutti i contatti e le chat di ogni 
giorno ci sia al primo posto il filo d’oro della preghiera! Quanto desidera che la sua Parola parli ad 
ogni tua giornata, che il suo Vangelo diventi tuo, e che sia il tuo “navigatore” sulle strade della vita! 



Edi.S.I.  17

Mentre ti chiede di venire a casa tua, Gesù, come ha fatto con Zaccheo, ti chiama per nome. Tutti 
noi, Gesù chiama per nome. Il tuo nome è prezioso per Lui. Il nome di Zaccheo evocava, nella 
lingua del tempo, il ricordo di Dio. Fidatevi del ricordo di Dio: la sua memoria non è un “disco 
rigido” che registra e archivia tutti i nostri dati, la sua memoria è un cuore tenero di compassione, 
che gioisce nel cancellare definitivamente ogni nostra traccia di male. Proviamo anche noi, ora, a 
imitare la memoria fedele di Dio e a custodire il bene che abbiamo ricevuto in questi giorni. In 
silenzio facciamo memoria di questo incontro, custodiamo il ricordo della presenza di Dio e della 
sua Parola, ravviviamo in noi la voce di Gesù che ci chiama per nome. Così preghiamo in silenzio, 
facendo memoria, ringraziando il Signore che qui ci ha voluti e incontrati. 
 ______________________________________________________________________________ 
 
 
6) Per un confronto personale  
- Perché Dio mandi sempre al suo popolo uomini saggi e coraggiosi che sappiano illustrare la 
dottrina e testimoniare con la coerenza di vita il vangelo di Gesù Cristo. Preghiamo ? 
- Perché il Signore ci preservi dal pericolo dell'indifferenza e della freddezza verso di lui, e ci aiuti a 
essere attenti nell'ascoltare la sua voce nell'obbedienza della fede. Preghiamo ? 
- Perché l'ateismo non prevalga sulla fede, e la Chiesa esca da questa grave prova che minaccia il 
nostro tempo, più solida e purificata nella sua fedeltà al Signore. Preghiamo ? 
- Perché coloro che si convertono dopo una vita di peccato, trovino nei cristiani persone che non 
guardano al loro passato, ma ai miracoli della grazia di Dio. Preghiamo ? 
- Perché la misericordia di Dio, che incontriamo nei sacramenti della penitenza e dell'eucaristia, 
diventi sorgente di conversione e di riconciliazione con i fratelli. Preghiamo ? 
- Per i sacerdoti e i religiosi che vivono con gli emarginati. Preghiamo ? 
- Per un'equa distribuzione dei beni.  Preghiamo ? 
 -Dio, Padre misericordioso, che hai inviato nel mondo il Figlio tuo per riconciliare gli uomini con te, 
entra nella nostra vita con la forza purificatrice del tuo perdono, e fà che il nostro cammino sia 
sempre orientato verso di te.  Preghiamo ? 
 
 
7) Preghiera finale :  Salmo  14 
Il vincitore lo farò sedere con me, sul mio trono. 
 
Colui che cammina senza colpa, 
pratica la giustizia 
e dice la verità che ha nel cuore, 
non sparge calunnie con la sua lingua. 
 
Non fa danno al suo prossimo 
e non lancia insulti al suo vicino. 
Ai suoi occhi è spregevole il malvagio, 
ma onora chi teme il Signore. 
 
Non presta il suo denaro a usura 
e non accetta doni contro l'innocente. 
Colui che agisce in questo modo 
resterà saldo per sempre. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  18

Lectio del mercoledì   18  novembre  2026 

 
Mercoledì  della Trentatreesima  Settimana del Tempo Ordinario   (Anno  A) 
Lectio :  Apocalisse  4,  1  -  11   
           Luca  19,   11  -  28   
 
 
1) Preghiera  
Il tuo aiuto, Signore Dio nostro, ci renda sempre lieti nel tuo servizio, perché solo nella dedizione a 
te, fonte di ogni bene, possiamo avere felicità piena e duratura. 
 
 
2) Lettura :  Apocalisse  4,  1  -  11 
Io, Giovanni, vidi: ecco, una porta era aperta nel cielo. La voce, che prima avevo udito parlarmi 
come una tromba, diceva: «Sali quassù, ti mostrerò le cose che devono accadere in seguito». 
Subito fui preso dallo Spirito. Ed ecco, c'era un trono nel cielo, e sul trono Uno stava seduto. Colui 
che stava seduto era simile nell'aspetto a diaspro e cornalina. Un arcobaleno simile nell'aspetto a 
smeraldo avvolgeva il trono. Attorno al trono c'erano ventiquattro seggi e sui seggi stavano seduti 
ventiquattro anziani avvolti in candide vesti con corone d'oro sul capo. Dal trono uscivano lampi, 
voci e tuoni; ardevano davanti al trono sette fiaccole accese, che sono i sette spiriti di Dio. Davanti 
al trono vi era come un mare trasparente simile a cristallo. In mezzo al trono e attorno al trono vi 
erano quattro esseri viventi, pieni d'occhi davanti e dietro. Il primo vivente era simile a un leone; il 
secondo vivente era simile a un vitello; il terzo vivente aveva l'aspetto come di uomo; il quarto 
vivente era simile a un'aquila che vola. I quattro esseri viventi hanno ciascuno sei ali, intorno e 
dentro sono costellati di occhi; giorno e notte non cessano di ripetere: «Santo, santo, santo il 
Signore Dio, l'Onnipotente, Colui che era, che è e che viene!». E ogni volta che questi esseri 
viventi rendono gloria, onore e grazie a Colui che è seduto sul trono e che vive nei secoli dei 
secoli, i ventiquattro anziani si prostrano davanti a Colui che siede sul trono e adorano Colui che 
vive nei secoli dei secoli e gettano le loro corone davanti al trono, dicendo: «Tu sei degno, o 
Signore e Dio nostro, di ricevere la gloria, l'onore e la potenza, perché tu hai creato tutte le cose, 
per la tua volontà esistevano e furono create». 
 
3) Commento 7  su  Apocalisse  4,  1  -  11 
● Tu sei degno, o Signore e Dio nostro, di ricevere la gloria, l'onore e la potenza, perché tu hai 
creato tutte le cose, per la tua volontà esistevano e furono create. (Ap 4,11) - Come vivere questa 
Parola? 
Con questo breve e solenne inno di lode al Dio intronizzato si chiude la prima parte della 
descrizione delle visioni celesti. Non si parla più della situazione delle Chiese, degli 
incoraggiamenti ai cristiani indeboliti dalle varie prove, delle promesse ottimistiche a coloro che 
vinceranno il male e si convertiranno a operare di nuovo il bene. Siamo invece trasportati nella 
sfera celeste, e con il salmista ci uniamo all'eco del "Hallelujah" del Salmo (cf Sal 150): lodiamo il 
Signore, Dio nostro, l'unico degno di ricevere la gloria, l'onore, la potenza. Lodiamo colui che sa 
giudicare con giustizia il nostro operare da servi fedeli (cf Lc 19,11-27), servi cioè che non 
nascondono i doni ricevuti e non cercano attenuanti alla loro pigrizia e svogliatezza, ma con 
ingegnosità compiono la missione loro affidata. 
Da veri servi fedeli ci incamminiamo oggi anche noi verso il tempio del Signore: come Maria che 
tutta si donò al Signore. In lei si compie pienamente la beatitudine che avvolge chi crede: in lei la 
Parola è adempiuta, la volontà di Dio per lei è il cibo quotidiano, sta alla presenza del Signore 
lodandolo continuamente perché ha guardato l'umiltà della sua serva, ha fatto per lei grandi cose, 
così come mostra la sua misericordia a quelli che lo temono, di generazione in generazione (cf Lc 
1,48-50). Lui, l'Onnipotente, cui nome è Santo; Lui che riconosce suo fratello, sorella e madre chi 
fa la volontà di Dio (cf Mc 3,35); Lui, il tre volte Santo, Colui che era, che è e che viene (cf Ap 4,8). 

                                                 
7  www.lachiesa.it   -  www.qumran2.net  - Casa di Preghiera San Biagio – Cristian Messina  in 
www.preg.audio.org   



Edi.S.I.  19

Maria, Tempio di Dio, madre di ogni credente, sostieni la nostra fede, la nostra preghiera, la nostra 
testimonianza, il nostro compiere la volontà di Dio. 
Ecco la voce di una sorella di clausura suor Maria Francesca Righi  (monaca dell'ordine 
cistercense della stretta osservanza; Monastero di Valserena – Pisa) : «La preghiera 
d'intercessione, la preghiera liturgica dei salmi, cantata da un popolo che si fa voce del cosmo, e 
voce del mondo, in particolare dal popolo delle claustrali, che servono nel Tempio come Maria: 
sono alcune delle dimensioni della preghiera di una singola comunità monastica, come la nostra, 
che... entra nella preghiera che il Figlio, eterno Sacerdote, da sempre rivolge al Padre, 
restituendogli l'universo e il mondo in offerta redenta e purificata» 
 
● «Quando sei invitato a nozze.. non metterti al primo posto» (Lc 14,8). Dal capitolo 4 in poi cala il 
sipario su ciò che umanamente possiamo comprendere, e Giovanni ci introduce “in un altro 
mondo”: il bombardamento simbolico ha inizio! Gran parte del materiale viene preso dall’Antico 
Testamento – Ezechiele su tutti – , ma qui rielaborato. Quanto ci viene narrato, pur attraverso la 
fantasia dei simboli, segue in realtà un filo logico, ed è molto rigoroso. Ma l’Apocalisse è e resta 
difficile, inutile girarci attorno. Nonostante ciò proviamo ad entrare in questo “palazzo simbolico”, 
sorta di enorme sala nuziale all’entrata della quale ecco una porta, situata in cielo ed aperta: è 
simbolo di quella soglia che distingue il dentro dal fuori, l’oggi dal domani, il profano dal sacro; ma 
la porta per eccellenza è – ce lo ha detto Lui stesso – Gesù. Sedere alla porta del palazzo reale 
significa essere in confidenza col re. Entriamo, ci sta aspettando.. Giovanni sente una voce, il cui 
suono è «come una tromba», strumento che nella Scrittura dice il legame tra Dio e il suo popolo, 
ma soprattutto annuncia la risurrezione (1Cor 15,52), ragion per cui è facile trovarla raffigurata nel 
giudizio universale. Voce che lo invita a salire in cielo, in cui gli si para davanti una scena 
incredibile: un trono, dal quale escono «lampi, voci e tuoni», circondato da un arcobaleno, davanti 
al quale ardono sette fiaccole, simbolo degli altrettanti spiriti di Dio. Il trono, nelle diverse culture e 
nella Bibbia in particolare, è quel seggio che anticipa il Regno, e colui che vi siede, il re, ne fa solo 
le veci. In questo caso è avvolto da un arcobaleno, ponte tra cielo e terra, simbolo d’alleanza: se 
nell’Antico Testamento è concepito come arma, dopo il diluvio perde la sua carica offensiva.. Dio 
depone a terra il suo arco e sceglie di far pace con l’umanità. Per san Basilio, i suoi tre colori 
fondamentali (rosso, blu e giallo) rimandano alla Trinità. Si tratta in ogni caso di un simbolo 
sfuggente: il latino colorem non a caso è affine a celare, “nascondere”. Dal trono escono «lampi, 
voci e tuoni»: c’è ancora traccia del Giudice – Satana del resto è caduto dal cielo come una folgore 
(Lc 10,18) – , ma «come il lampo.. così sarà il Figlio dell’uomo nel suo giorno» (Lc 17,24). 
Insomma, sta succedendo qualcosa di grosso! Chi siede sul trono è descritto con la bellezza delle 
pietre preziose, incastonato in una scena di perfezione, ed è circondato da altri 24 seggi: alle 12 
tribù dell’antica Alleanza si sommano i 12 apostoli della nuova. L’alleanza è in altri termini davvero 
perfetta, cioè compiuta, terminata. Quelle 24 sedie sono il nostro destino: aspettano anche noi.. E 
il mare davanti al trono? In tutta la Bibbia è simbolo del nulla, del terrore. Adesso è lì davanti, 
inerte: Dio controlla anche il nulla, e Gesù ce lo aveva già mostrato, comandandogli di tacere – nel 
celebre episodio della “tempesta sedata” – come si fa con il cane, ordinandogli di stare “a cuccia!”. 
Poi, ecco che, «in mezzo» e «attorno al trono», compaiono quattro esseri viventi mostruosi (ripresi 
da Ezechiele e Zaccaria): forse quattro angeli, forse rimando ai quattro punti cardinali, ciascuno 
con sei ali, completamente avvolti da occhi – simbolo dunque della provvidenza divina – hanno 
l’aspetto di leone, uomo, vitello e aquila, figure nelle quali dal I secolo sant’Ireneo vedrà gli 
evangelisti. In realtà si tratta delle quattro qualità fondamentali dell’essere: la forza (il leone), la 
fecondità (il vitello, o meglio il toro), la razionalità (l’uomo) e la dinamicità del mondo (l’aquila). 
Qualità di quel mondo che “giorno e notte” non cessa di ripetere che il Dio della nostra gioia è tre 
volte Santo, cioè perfettamente “separato”. Eppure adesso è lì, assieme a noi, nella sala delle 
nozze eterne, seduto, e, nonostante la nostra riverenza, come un nonno davanti al camino ci 
chiede di avvicinarci e di sederci attorno a Lui.    
____________________________________________________________________________ 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  20

4) Lettura  : dal Vangelo secondo  Luca  19,   11  -  28   
In quel tempo, Gesù disse una parabola, perché era vicino a Gerusalemme ed essi pensavano che 
il regno di Dio dovesse manifestarsi da un momento all'altro. Disse dunque: «Un uomo di nobile 
famiglia partì per un paese lontano, per ricevere il titolo di re e poi ritornare. Chiamati dieci dei suoi 
servi, consegnò loro dieci monete d'oro, dicendo: "Fatele fruttare fino al mio ritorno". Ma i suoi 
cittadini lo odiavano e mandarono dietro di lui una delegazione a dire: "Non vogliamo che costui 
venga a regnare su di noi". Dopo aver ricevuto il titolo di re, egli ritornò e fece chiamare quei servi 
a cui aveva consegnato il denaro, per sapere quanto ciascuno avesse guadagnato. Si presentò il 
primo e disse: "Signore, la tua moneta d'oro ne ha fruttate dieci". Gli disse: "Bene, servo buono! 
Poiché ti sei mostrato fedele nel poco, ricevi il potere sopra dieci città". Poi si presentò il secondo e 
disse: "Signore, la tua moneta d'oro ne ha fruttate cinque". Anche a questo disse: "Tu pure sarai a 
capo di cinque città". Venne poi anche un altro e disse: "Signore, ecco la tua moneta d'oro, che ho 
tenuto nascosta in un fazzoletto; avevo paura di te, che sei un uomo severo: prendi quello che non 
hai messo in deposito e mieti quello che non hai seminato". Gli rispose: "Dalle tue stesse parole ti 
giudico, servo malvagio! Sapevi che sono un uomo severo, che prendo quello che non ho messo 
in deposito e mieto quello che non ho seminato: perché allora non hai consegnato il mio denaro a 
una banca? Al mio ritorno l'avrei riscosso con gli interessi". Disse poi ai presenti: "Toglietegli la 
moneta d'oro e datela a colui che ne ha dieci". Gli risposero: "Signore, ne ha già dieci!". "Io vi dico: 
A chi ha, sarà dato; invece a chi non ha, sarà tolto anche quello che ha. E quei miei nemici, che 
non volevano che io diventassi loro re, conduceteli qui e uccideteli davanti a me"». 
Dette queste cose, Gesù camminava davanti a tutti salendo verso Gerusalemme. 
 
5) Riflessione 8  sul Vangelo secondo Luca  19,   11  -  28   
● Il brano del vangelo di oggi costituisce la conclusione del racconto del viaggio, che nel terzo 
Vangelo occupa ben dieci capitoli. 
Durante il cammino che lo conduce a Gerusalemme, il Signore insegna ai suoi discepoli come 
devono vivere e agire per compiere la volontà di Dio. Le sue istruzioni assumono il valore di un 
testamento: esse sono tutte pregne della gravità di colui che sa che la sua fine è ormai prossima: 
Gerusalemme vorrà la sua morte. 
Tutta l'importanza dell'insegnamento di Gesù si trova riassunta nella parabola di oggi, rinforzata 
dall'annuncio della caduta della città e della minaccia che ne verrà ai suoi discepoli (Lc 19,27) 
Può sembrare strano, allora, che Gesù non accenni nemmeno a esortare a resistere e a opporsi. 
Questa situazione rischiosa non deve spingerci a rinchiudere l'eredità dell'insegnamento e della 
salvezza che Gesù ci ha lasciato in un forziere: ad archiviare il tutto come se si trattasse di un 
mero documento storico, almeno fino al ritorno (cf. Lc 19,15) del Re dell'Universo. Ciò stupisce 
ancora di più perché la prima comunità cristiana di Gerusalemme, che ha conservato questa 
parabola, si aspettava che il ritorno trionfale del Signore seguisse di poco la risurrezione di Gesù, 
con il pericolo di cadere nella tentazione dell'ultimo servo: non affrontare alcun rischio, ma tenere 
riposta la "mina" in un fazzoletto (cf. Lc 19,20). 
Ma al Vangelo è estranea ogni mentalità del barricarsi. Lo Spirito di Dio, scendendo sulla terra, 
spalanca le porte alla folla impaurita. Il cristianesimo, se è ben compreso, è caratterizzato 
dall'apostolato e dalla missione. Nessuno è cristiano per salvare soltanto se stesso. E colui che è 
abitato da Cristo non tiene certo alla salvezza soltanto di se stesso! Il suo regno lo spinge 
all'azione. Il suo cuore è pieno di gioia e di gratitudine per il dono prezioso della vita eterna. Allora, 
non può impedirsi di parlare: "Noi non possiamo tacere quello che abbiamo visto e ascoltato" (At 
4,20). E nessuno deve impedirlo! La mentalità ristretta dei funzionari che hanno paura di perdere il 
posto non trova spazio nel Vangelo. 
Per essere testimoni e per diffondere il Vangelo, non c'è alcun bisogno di studi e di diplomi. I soli 
criteri sono l'autenticità e la fedeltà al lieto messaggio. 
La nuova evangelizzazione dell'Europa non è un'invenzione di papa Giovanni Paolo II. Con tale 
impulso, il papa non fa che rispondere alla desolazione della incredulità, che irretisce un gran 
numero di uomini. Questo, del resto, è il dovere di ogni battezzato, se, al ritorno di Cristo, non 
vuole sentirsi dire: "Servo malvagio! Sapevi che sono un uomo severo, che prendo quello che non 

                                                 
8  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Padre Lino Pedron  - don Luigi Maria Epicoco  in  
www.fededuepuntozero.com   -  Padre Lino Pedron 



Edi.S.I.  21

ho messo in deposito e mieto quello che non ho seminato [...]. Toglietegli la mina e datela a colui 
che ne ha dieci" (Lc 19,22-25). 
 
● “Un uomo nobile se ne andò in un paese lontano per ricevere l'investitura di un regno e poi 
tornare. Chiamati a sé dieci suoi servi, diede loro dieci mine e disse loro: "Fatele fruttare fino al mio 
ritorno"”. Mi ha sempre impressionato molto come Gesù, che è Colui che ci ha promesso che sarà 
con noi fino alla fine del mondo, sappia con profondo realismo che la sensazione che tutti abbiamo 
è quella di sentirci invece soli a colmare l’assenza di “uno che se n’è andato lontano”. Credo che 
per capire questa contraddizione dobbiamo pensare a quello che fa una madre e un padre davanti 
a un figlio che cresce. Un buon genitore, come un buon educatore sa bene che le potenzialità di un 
figlio, di un ragazzo, vengono fuori solo se si ha il coraggio di sapersi fare da parte, di saper creare 
un’assenza che lo costringa a passare in prima fila, a prendersi le responsabilità, ad esprimersi, a 
tirar fuori. Un genitore o un educatore onnipresente può tirare fuori solo figli e ragazzi frustrati, 
insicuri e infelici. È la possibilità di una sana assenza che spinge a crescere, a far fruttificare. 
Certo, questo non è automatico, la storia di quell’uomo che risponde così drammaticamente a chi 
gli ha fatto l’atto di fiducia di affidargli qualcosa, ne è un esempio: “ecco la tua mina che ho tenuta 
nascosta in un fazzoletto, perché ho avuto paura di te che sei uomo duro; tu prendi quello che non 
hai depositato, e mieti quello che non hai seminato”. Ma non è forse questa la più grande sfida 
educativa? Cioè insegnare che né la paura, né il giudizio, né il senso di colpa possono essere 
criteri su cui fondare la propria vita, pena vedersela consumata, paralizzata, morta, vuota. Infatti 
c’è sempre una conseguenza a chi davanti alla fiducia reagisce con la pigrizia o con la paura. Il 
messaggio è chiaro: noi possiamo disobbedire sia alla pigrizia che alla paura. E questa 
disobbedienza può tirar capolavori fuori di noi. Questa disobbedienza non ci rende più servi ma 
figli di re. 
 
● Il regno di Dio è concepito come un mondo superiore che fa irruzione in quello dell'uomo 
sconvolgendolo e rinnovandolo. Alcuni ritenevano che tale manifestazione incombesse da un 
momento all'altro, addirittura in concomitanza con l'arrivo di Gesù a Gerusalemme: in quello stesso 
istante. Per togliere una tale tensione nei suoi discepoli Gesù racconta questa parabola. 
Il nobile personaggio della parabola indica Gesù che sta per recarsi in un paese lontano, ossia in 
cielo. Di là egli ritornerà con potenza e onore di re. Per il tempo della sua assenza egli affida i suoi 
beni ai suoi servi affinché li facciano fruttare. Il tempo che intercorre tra l'ascensione di Gesù al 
cielo e il suo ritorno nella gloria, è tempo di lavoro e di imprese missionarie. 
Durante la sua assenza i suoi nemici non si danno pace. Essi fanno di tutto perché non venga il 
suo regno (cfr Lc 11,2). Ma Gesù verrà nello splendore della sua dignità regale; tuttavia questo 
non succederà "da un momento all'altro" (v.11). 
Al suo ritorno Gesù domanderà conto dell'amministrazione affidata ai suoi servi. Come ricompensa 
del loro fedele servizio, anche i discepoli parteciperanno alla sovranità di Cristo (Lc 12,43; 22,30). 
Le amare osservazioni che il servo malvagio e fannullone fa contro il suo padrone sono la 
manifestazione della sua cattiva coscienza. Il Signore viene accusato di essere un padrone 
crudele, un trafficante ingordo, un egoista senza riguardo per nessuno. Secondo queste parole 
sarebbe stato proprio il Signore a togliere ogni coraggio e a mettere addosso al suo servo un tale 
terrore paralizzante. 
Quello che il Signore domanda è fedeltà nell'amministrazione, attività coraggiosa, lavoro oculato. 
Per questo non è concepibile un'attesa inoperosa e piena di paura. Il capitale che ci ha dato non 
serve per arricchire davanti agli uomini, ma davanti a Dio; farlo fruttare non significa accumulare 
con avidità, ma dare con generosità (cfr Lc 12,13ss; 16,1ss). Questa parabola illustra la scelta 
giusta operata da Zaccheo: ha fatto fruttare i suoi averi dandoli ai poveri. Il vero guadagno che ci 
arricchisce davanti a Dio (cfr Lc 12,21) consiste nel donare. E' l'unico modo di investire; ci dà il 
nostro vero tesoro (cfr Lc 12,33) e ci procura amici che ci accolgano nelle dimore eterne (cfr Lc 
16,9). La salvezza è un premio e come tale è insieme dono e conquista, incontro tra la 
benevolenza di Dio e la libertà dell'uomo. Il premio è sproporzionato al merito, come una città 
rispetto a una "mina". Una "mina" greca d'argento corrispondeva allo stipendio di trecento giornate 
lavorative. 
Fuori parabola, Dio ci dona "molto più di quanto possiamo domandare o sperare" (Ef 3,20): ci dona 
se stesso. Tutto è dono suo, noi stessi e le nostre azioni. 



Edi.S.I.  22

La paura di Dio è tipica di Adamo (Gen 3,10) e dei suoi discendenti. Essa deriva dall'immagine di 
un Dio cattivo, che non ci ama. Questa paura blocca l'azione dell'uomo. L'uomo "religioso" 
considera Dio severo e intransigente. Il suo comportamento da uomo "giusto" è mosso da 
un'estrema difesa da Dio, nella ricerca parossistica di chiudere il conto in parità. Ma ciò non è 
possibile. L'unica via d'uscita è la gratitudine per la gratuità del dono. 
Il v.27 è un'immagine truculenta per presentare la dannazione eterna. E' la sorte di chi rifiuta la vita 
di Dio. 
______________________________________________________________________________ 
 
 
6) Per un confronto personale 
- Perché gli uomini siano attenti più alla presenza silenziosa della grazia e del bene che alle 
manifestazioni rumorose del peccato e del male. Preghiamo ? 
- Perché la Chiesa manifesti la gloria del Padre con l'impegno paziente nell'evangelizzazione, il 
coraggio nella prova e la perseveranza nel bene. Preghiamo ? 
- Perché coloro che soffrono a causa dei propri limiti e difetti, rendano grazie al Signore per ciò che 
di buono hanno ricevuto, piuttosto che lamentarsi per ciò di cui mancano. Preghiamo ? 
- Perché ogni lavoro non sia valutato unicamente in base al guadagno, ma anche per il beneficio 
offerto all'umanità. Preghiamo ? 
- Perché la nostra comunità non si lasci vincere dalla pigrizia e dai sentimenti di sfiducia di fronte 
agli insuccessi, ma con umiltà ponga la propria speranza nel Signore. Preghiamo ? 
- Perché la nostra eucaristia sia lode piena al Signore. Preghiamo ? 
- Perché viviamo nell'attesa del ritorno del Signore. Preghiamo ? 
- O Dio, creatore del cielo e della terra, che hai fatto l'uomo a tua immagine, fà che, riconoscenti 
per la vita che abbiamo ricevuto e per i doni di cui l'hai arricchita, portiamo frutti abbondanti per la 
nostra salvezza. Preghiamo ? 
 
 
7) Preghiera finale :  Salmo  150 
Santo, santo, santo il Signore Dio, l'Onnipotente. 
 
Lodate Dio nel suo santuario, 
lodatelo nel suo maestoso firmamento. 
Lodatelo per le sue imprese, 
lodatelo per la sua immensa grandezza. 
 
Lodatelo con il suono del corno, 
lodatelo con l'arpa e la cetra. 
Lodatelo con tamburelli e danze, 
lodatelo sulle corde e con i flauti. 
 
Lodatelo con cimbali sonori, 
lodatelo con cimbali squillanti. 
Ogni vivente dia lode al Signore. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  23

Lectio del giovedì   19   novembre   2026 

 
Giovedì  della Trentatreesima  Settimana del Tempo Ordinario   (Anno  A) 
Lectio :  Apocalisse  5,  1  -  10 
           Luca  19,  41  -  44 
 
 
1) Orazione iniziale 
Il tuo aiuto, Signore Dio nostro, ci renda sempre lieti nel tuo servizio, perché solo nella dedizione a 
te, fonte di ogni bene, possiamo avere felicità piena e duratura. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  Apocalisse  5,  1  -  10 
Io, Giovanni, vidi nella mano destra di Colui che sedeva sul trono, un libro scritto sul lato interno e 
su quello esterno, sigillato con sette sigilli. Vidi un angelo forte che proclamava a gran voce: «Chi è 
degno di aprire il libro e scioglierne i sigilli?». Ma nessuno né in cielo, né in terra, né sotto terra, era 
in grado di aprire il libro e di guardarlo. Io piangevo molto, perché non fu trovato nessuno degno di 
aprire il libro e di guardarlo. Uno degli anziani mi disse: «Non piangere; ha vinto il leone della tribù 
di Giuda, il Germoglio di Davide, e aprirà il libro e i suoi sette sigilli». Poi vidi, in mezzo al trono, 
circondato dai quattro esseri viventi e dagli anziani, un Agnello, in piedi, come immolato; aveva 
sette corna e sette occhi, i quali sono i sette spiriti di Dio mandati su tutta la terra. Giunse e prese il 
libro dalla destra di Colui che sedeva sul trono. E quando l'ebbe preso, i quattro esseri viventi e i 
ventiquattro anziani si prostrarono davanti all'Agnello, avendo ciascuno una cetra e coppe d'oro 
colme di profumi, che sono le preghiere dei santi, e cantavano un canto nuovo: «Tu sei degno di 
prendere il libro e di aprirne i sigilli, perché sei stato immolato e hai riscattato per Dio, con il tuo 
sangue, uomini di ogni tribù, lingua, popolo e nazione, e hai fatto di loro, per il nostro Dio, un regno 
e sacerdoti, e regneranno sopra la terra». 
 
3) Commento 9  su Apocalisse  5,  1  -  10 
● «Donna, perché piangi? Chi cerchi?» (Gv 20,15). Se il capitolo quarto ci aveva introdotti nella 
sala nuziale della storia, il quinto ci chiede di partecipare a quella liturgia che è prototipo di ogni 
celebrazione e di tutti i tempi. L’analogia con le apparizioni di Gesù risorto è evidente. Siamo 
all’inizio del “giorno del Signore”, il primo giorno della settimana, e Giovanni ci sta dicendo che il 
tempo adesso ha una scansione “nuova”, liturgica appunto. La sua visione è situata dunque di 
domenica (letteralmente “giorno del Signore”), ed è archetipo celeste e fondamento di ogni liturgia; 
per dirla difficile, rifrazione “temporale” di un atto in realtà eterno. Giovanni vede che l’Uomo 
seduto sul trono tiene nella mano destra (il lato destro nella Bibbia è quello “giusto”) un libro, scritto 
stranamente sia all’interno che all’esterno, e sigillato. Ma cos’è un sigillo? Diminutivo di signum, in 
latino significa “segno, effigie, immagine”. Una cosa sigillata viene cioè segnata, marchiata, a 
garanzia di una proprietà, ma anche “convalidata giuridicamente”. Insomma ne certifica il 
possessore e l’intangibilità, per chiunque voglia impossessarsi di quella cosa o manometterla. Noi 
siamo fatti a immagine di Dio, siamo sue effigie, suo sigillo: ce lo ricorda il battesimo, momento in 
cui la nostra fronte venne sigillata con la croce. In quel libro c’è l’intera storia, compresa la nostra. 
Durante una rivelazione, il profeta si sente dire: «Daniele, chiudi queste parole e sigilla questo 
libro, fino al tempo della fine: allora molti lo scorreranno e la loro conoscenza sarà accresciuta» 
(Dn 12,4). La stessa celebre “fossa dei leoni”, in cui egli attendeva la sua liberazione, diventa 
immagine del sepolcro sigillato da una «grande pietra» (Mt 28,60). Il libro perfettamente sigillato (i 
sigilli infatti sono sette), dice in pratica che nessuno è in grado di leggere la storia, nessuno, «né in 
cielo, né in terra, né sottoterra». Il film Il settimo sigillo, del celebre regista svedese Ingmar 
Bergman, inizia proprio con le parole dell’Apocalisse: «Quando l’Agnello aprì il settimo sigillo..» 
(8,1), sì, perché Lui, il grande protagonista del “libro della storia”, è il solo capace di de-cifrarla. 
Nell’antico Oriente e nei paesi mediterranei l’agnello e l’ariete erano i più comuni animali sacrificali. 
Il primo è l’animale che più di ogni altro si lascia docilmente condurre al macello: non è un caso 

                                                 
9   www.lachiesa.it   -  www.qumran2.net  -   Cristian Messina  in  www.preg.audio.org  - Mons. Gianfranco 
Ravasi 



Edi.S.I.  24

che in aramaico i vocaboli “servo” e “agnello” siano identici. L’ariete, poi, è l’animale sostitutivo, ce 
lo ricorda il sacrificio di Isacco (Gn 22,13); ce lo ricorda soprattutto Aronne, che, posando le mani 
sulla testa del capro, confessa sull’animale tutti i peccati del popolo, mandandolo poi a morire nel 
deserto (cfr. Lv 16,21).. quello stesso deserto dal quale Gesù ripartirà, combattendo col diavolo, 
che della morte è simbolo. Tornando all’agnello la parola è tradotta dall’ebraico biblico in tre modi, 
ma in Apocalisse compare col diminutivo arnìon, per ben 29 volte. Giovanni se lo trova «in piedi, 
come immolato», cioè sgozzato: i sacerdoti pagani erano infatti soliti, prima di uccidere la vittima, 
cospargerne il capo con la mola salsa, un composto di farro tostato e macinato, unito a sale. 
Eppure l’Agnello, sgozzato quindi morto, è «in piedi», nella simbolica ed eloquente postura di ri-
alzato. È un evidente richiamo al Gesù risorto che appare ai discepoli. Il sacrifico del Calvario è 
dunque un evento storico, ma manifesta sulla terra il sacrificio eterno dell’Agnello, perché immolato 
“fin dall’inizio”. Emblematico, allora, che Gesù muoia alla stessa ora in cui nel Tempio venivano 
immolati gli agnelli per la festa di Pasqua (Mt 26,26ss). Gesù è il prezzo del nostro riscatto – ci 
ricorda Paolo a più riprese – , del riscatto di tutti: «uomini di ogni tribù, lingua, popolo e nazione», 
rendendo ognuno sacerdote e re. Significativo che il nuovo Messale abbia invertito la sequenza: 
non più «Beati gli invitati alla cena del Signore: ecco l’Agnello di Dio che toglie i peccati del 
mondo», ma «Ecco l’Agnello di Dio, ecco colui che toglie i peccati del mondo. Beati gli invitati alla 
cena dell’Agnello». È insomma grazie a Lui che noi siamo invitati alla più grande delle feste, ragion 
per cui non c’è più motivo di piangere. Chi cerchiamo da sempre e lì, in piedi, tutto per noi.. 
 
● Dopo la grandiosa visione del trono di Dio (4,1-11), ecco la visione dell’Agnello (5, 1-14) morto e 
risorto, una pagina cristologica fra le più importanti dell’intero Nuovo Testamento. Le due visioni 
sono strettamente collegate e complementari. Il profeta vede un Agnello come ucciso (è il 
Crocifisso) e nel contempo ritto in piedi (è il Risorto), con sette corna che significano la pienezza 
della forza e con sette occhi che si identificano con i sette spiriti di Dio e significano la divina 
onniscienza. Di Dio si è celebrata la creazione (4,11), dell’Agnello si celebra la redenzione (5,9: 
“Hai riscattato col tuo sangue uomini di ogni tribù, lingua, popolo e nazione”). 
I quattro viventi e i ventiquattro anziani si prostrano davanti a Lui come a Dio (7, 4-10 e 5,8). La 
corte celeste ripete per Lui l’inno di gloria già cantato in onore di Dio. E nel cantico liturgico finale, 
Dio e l’Agnello sono accomunati: “A Colui che siede sul trono e all’Agnello lode e onore” (5,13). 
Le due visioni sono, pertanto, complementari (il cristiano crede in Dio e nel suo inviato Gesù 
Cristo), e ci troviamo di fronte a una delle più esplicite affermazioni della divinità di Gesù e della 
sua sovranità universale e vittoriosa: il mondo è ancora in balìa del male, ma la vittoria è già nelle 
mani del Cristo morto e risorto. 
 _____________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura :  dal Vangelo di   Luca  19,  41  -  44 
In quel tempo, Gesù, quando fu vicino a Gerusalemme, alla vista della città pianse su di essa 
dicendo: «Se avessi compreso anche tu, in questo giorno, quello che porta alla pace! Ma ora è 
stato nascosto ai tuoi occhi. Per te verranno giorni in cui i tuoi nemici ti circonderanno di trincee, ti 
assedieranno e ti stringeranno da ogni parte; distruggeranno te e i tuoi figli dentro di te e non 
lasceranno in te pietra su pietra, perché non hai riconosciuto il tempo in cui sei stata visitata». 
 
5) Riflessione 10  sul Vangelo di  Luca  19,  41  -  44   
● In questo brano Luca dà l'ultimo tocco al ritratto di Gesù, immagine perfetta del Padre. Il pianto 
di Gesù rivela il mistero più grande di Dio: la sua passione per noi. Ciò che Dio aveva detto a 
Geremia, si avvera ora in Gesù: "Tu riferirai questa parola: 'I miei occhi grondano lacrime notte e 
giorno, senza cessare, perché da grande calamità è stata colpita la figlia del mio popolo, da una 
ferita mortale'" (Ger 14,17). Gesù piange su Gerusalemme. La condanna cadrà su di lei. Gesù non 
può impedirla. Le lacrime manifestano la sua impotenza. Il suo pianto impotente nasconde un 
profondo mistero. Dio nasconde la sua potenza nell'amore di Gesù che salva e nella sua 
debolezza. Egli prende con tanta serietà la libertà dell'uomo, che preferisce piangere impotente in 

                                                 
10  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  - Padre Lino Pedron  -  don Luigi Maria Epicoco  in  
www.fededuepuntozero.com  -      Casa di Preghiere San Biagio 



Edi.S.I.  25

Gesù, piuttosto che togliere alla creatura umana la sua libertà. Il pianto di Gesù è l'ultimo invito alla 
penitenza per la città ostinata nel suo rifiuto e nel suo male. 
Le parole che Gesù rivolge a Gerusalemme non sono minacce, né la sua distruzione sarà castigo 
di Dio. Dio è misericordioso e perdona (cfr Es 34,6-7; Sal 86,15; 103,8; Gio 4,2; ecc.). Le parole di 
Gesù sono una constatazione sofferta del male che il popolo fa a se stesso. Il male, dal quale 
mette inutilmente in guardia Gerusalemme, ricadrà infatti su di lui. In croce, sarà assediato, 
angustiato e distrutto da tutta la cattiveria del mondo e dall'abbandono di tutti. Il pianto di Gesù 
esprime la sua debolezza estrema, che è la forza dell'amore, che portò lui alla croce (cfr 2Cor 
13,4) e noi alla salvezza. 
Gesù aveva detto: "Beati voi che ora piangete" (Lc 6,21). Ora è lui stesso che piange. Egli realizza 
in sé il mistero del regno di Dio su questa terra: un seme gettato nel pianto. Ma chi semina nel 
pianto mieterà con giubilo (Sal 126,5-6). 
Il motivo del lamento sta nel fatto che nel giorno della sua entrata in Gerusalemme, essa non ha 
compreso "la via della pace". Di conseguenza, avendo rifiutato il Cristo che è la nostra pace (Cfr Ef 
2,14), iniziano per lei i giorni di guerra, che continueranno fino alla sua distruzione. 
Questo giorno dell'ingresso di Gesù in Gerusalemme porta a compimento la lunga storia di offerte 
di salvezza da parte di Dio alla città santa. Questo è il momento in cui dovrebbe esserle donata la 
pace, la salvezza. Gerusalemme dovrebbe solamente riconoscere che Gesù è il principe della 
pace, inviato da Dio. Ma essa, che ha ucciso i profeti e lapidato coloro che Dio le aveva mandato 
per salvarla, rifiuta questo riconoscimento. Ricordiamo un lamento precedente di Gesù su 
Gerusalemme: "Gerusalemme, Gerusalemme, che uccidi i profeti e lapidi coloro che sono mandati 
a te, quante volte ho voluto raccogliere i tuoi figli come una gallina la sua covata sotto le ali e voi 
non avete voluto! Ecco, la vostra casa viene lasciata deserta" (Lc 13,34-35). Il popolo di 
Gerusalemme si chiude alla parola di Dio: "Sono un popolo insensato e in essi non c'è intelligenza: 
se fossero saggi, capirebbero, rifletterebbero sulla loro fine" (Dt 32,28-29). In questo momento si 
adempie ancora ciò che Dio aveva detto al profeta Geremia riguardo a Gerusalemme: "Tu mi hai 
respinto, dice il Signore, mi hai voltato le spalle e io ho steso la mano su di te per annientarti; sono 
stanco di avere pietà" (Ger 15,6). 
Gesù annuncia il verdetto di Dio sulla sua nazione, ma lo fa a malincuore, con dolore, piangendo, 
non esultando di gioia per la vendetta di Dio che si abbatte sui peccatori. Gesù non è venuto per 
punire, ma per salvare; per recare la pace, non la guerra. Israele si era allontanato da Dio, l'aveva 
dimenticato e offeso; Gesù viene a ristabilire i buoni rapporti tra di loro. Il suo stesso modo di 
presentarsi, semplice, umile rivelava lo scopo pacifico della sua venuta. Un messia di questo 
genere non poteva non suscitare fiducia. Gerusalemme non ha riconosciuto il giorno del perdono e 
della grazia, e allora dovrà fare la conoscenza col giorno dell'ira e dello sterminio dei suoi abitanti. 
La distruzione di Gerusalemme è vista come un castigo divino in risposta al rifiuto del Messia. La 
grazia, la bontà di Dio, quando è rifiutata, diventa ira, vendetta, castigo. 
Ma, a questo punto, ci domandiamo come possiamo mettere d'accordo le pagine del vangelo che 
ci presentano Dio come amore e misericordia con questa pagina in cui sembra che il volto del Dio-
Amore sia totalmente stravolto e negato. 
Il vangelo di Giovanni ci aiuta a capire meglio il motivo della distruzione di Gerusalemme: "Pilato 
disse ai giudei: 'Ecco il vostro re!'. Ma quelli gridarono: 'Via, via, crocifiggilo!'. Disse loro Pilato: 
'Metterò in croce il vostro re?'. Risposero i sommi sacerdoti: 'Non abbiamo altro re all'infuori di 
Cesare'. Allora lo consegnò loro perché fosse crocifisso" (Gv 19,14-16). La dichiarazione pubblica 
e solenne dei sommi sacerdoti manifesta senza equivoci il rifiuto di Dio e del suo Cristo come re e 
salvatore d'Israele, e la scelta di Cesare come loro re e salvatore. E il nuovo signore di Israele, 
l'imperatore di Roma, ha agito secondo la logica di tutti i potenti di questo mondo, distruggendo e 
massacrando il popolo ribelle. Sono gli eserciti dell'impero romano che hanno distrutto 
Gerusalemme, non Dio. 
Le potenze del male sono tenute lontane dalla protezione di Dio. Il giorno in cui allontaniamo Dio 
dalla nostra vita, esse si comportano come le belve quando cacciamo via il domatore che le teneva 
debitamente a bada: ci sbranano. E non perché sono state aizzate contro di noi dal domatore 
indispettito e vendicativo, ma perché questa è la loro condotta naturale di belve. Quando rifiutiamo 
il regno di Dio, cadiamo immediatamente sotto il potere del demonio, che "è stato omicida fin da 
principio" (Gv 8,44). 
 



Edi.S.I.  26

● Chi va in pellegrinaggio a Gerusalemme ha molto spesso l’opportunità di sostare in un 
suggestivo santuario che sorge sul costone del monte degli ulivi, a pochi metri da quel giardino 
dove si è consumata l’agonia di Gesù. Questo santuario prende il nome di Dominus flevit e altro 
non è che il posto tradizionale dove si pensa che sia accaduto l’episodio raccontato nel vangelo di 
oggi: “Quando fu vicino, vedendo la città, pianse su di essa, dicendo: Oh se tu sapessi, almeno 
oggi, ciò che occorre per la tua pace! Ma ora è nascosto ai tuoi occhi”. Tutte le volte che mi capita 
di guardare Gerusalemme da quel luogo mi si riempiono gli occhi di lacrime innanzitutto per la 
struggente bellezza che si vede da quel posto, ma anche per tutta la fragilità che c’è al fondo di 
quella bellezza. Gesù soffre come soffre una qualunque persona che ama e che non si rassegna 
davanti all’infelicità delle persone che ama, alla loro ostinazione, alle loro scelte sbagliate. Gesù sa 
bene che anche nella nostra vita ci sono punti di non ritorno. Che ci sono cose che lasceranno il 
segno, che ci porteranno alla distruzione, che non lasceranno di noi “pietra su pietra”. Ho visto i 
corpi, le mani, gli occhi, le parole e ragionamenti di tanti fratelli reduci da droga, alcol, vite 
disordinate, o situazioni di male scelte per anni. Ci sono cose che non si possono più cancellare e 
che più passa il tempo e più ci imprigionano, non ci lasciano via di uscita, ci oscurano la 
consapevolezza. Anche a me è capitato di implorare persone che amo di smettere di vivere in 
certe maniere, di assecondare tristezza e angoscia, di lasciarsi vivere, di non prendere decisioni, di 
mantenere il punto con l’orgoglio e la superbia. Ma l’amore implica la libertà. Dio ci ha amato e ci 
ama di amore libero. Non si può salvare Gerusalemme per forza, così come non si può salvare per 
forza chi si ama. Possiamo solo provocare la libertà altrui ma mai sostituirci ad essa. 
Fortunatamente Dio non smette mai di provarci, la sua misericordia è creativa. 
 
● "Gesù, quando fu vicino a Gerusalemme, alla vista della città pianse su di essa dicendo: «Se 
avessi compreso anche tu, in questo giorno, quello che porta alla pace!". (Lc 19, 41- 42) - Come 
vivere questa Parola? 
Gesù piange. Ma non è lì ripiegato sulle sue drammatiche vicende di nera malevola 
incomprensione da parte di scribi, farisei e capi del popolo suoi oppositori. 
Non piange su di sé ma sulla città amata, dove patriarchi e profeti hanno dato voce alla Parola di 
Dio testimoniandola fino a morire pur di tener fede alla sua Verità. 
Quel che fa più profondo e acuto il dolore di Gesù è la costatazione di una chiusura che è di totale 
ignoranza circa le strade che conducono alla pace. 
Proprio questo è di bruciante attualità! Perché la pace non è un fiore o un uccellino che 
abbelliscono il sentiero. E' il sentiero, la strada stessa della vita. 
Non la trovi per caso, ma la costruisci ogni giorno. Dentro e fuori di te. 
Non è fatta da una melassa di idillici sentimenti, né solo di (pur apprezzabilissimi!) momenti di 
quiete contemplativa della natura. 
La pace è piuttosto la conoscenza amorosa del cuore che si lascia invadere dalla Parola di Dio e, 
con la forza-consolazione dello Spirito Santo, decide di praticarla. 
La pace è "niente e nessuno anteporre all'amore di Cristo Gesù" nella persuasione di Fede che Lui 
è sostanzialmente la nostra Pace. Sì, perché è Lui che ci aiuta a mettere ko in noi i veri nostri 
nemici: orgoglio, presunzione, egoistica sete di possedere e ogni malevola intolleranza verso il 
prossimo. 
Signore, fammi ben comprendere che la pace non è quieto vivere ma un vivere vero buono e bello 
perché SINTONIZZATO continuamente con la volontà del Padre, in Tua compagnia e nella forza-
amore del Tuo Spirito Santo. 
Ecco la voce di un Papa, Papa Paolo VI :"Per avere una vera pace, bisogna darle un'anima. Anima 
della pace è l'amore". 
______________________________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  27

6) Alcune domande per aiutarci nella meditazione e nella orazione 
- Quando la Chiesa si presenta al tuo altare bisognosa di riconciliazione e pentita dei propri 
peccati. Noi ti preghiamo ? 
- Quando i legislatori e i governanti non rispettano le tue leggi e la dignità e la coscienza dell'uomo. 
Noi ti preghiamo ? 
- Quando la fede dei nostri padri non è sufficiente ad indicarci il cammino della salvezza. Noi ti 
preghiamo ? 
- Quando il pensiero della morte in croce di Cristo lascia indifferente chi vive nelle tenebre del 
male. Preghiamo ? 
- Quando la sofferenza e l'ingiustizia non commuovono il nostro cuore e non lo aprono alla 
generosità. Noi ti preghiamo ? 
- Quando di fronte alla guerra che consuma i popoli pensiamo solo ai vantaggi del nostro paese. 
Noi ti invochiamo: Preghiamo ? 
- Quando gli uomini vogliono interpretare tutto senza prenderti minimamente in considerazione. 
Noi ti preghiamo:  Preghiamo ? 
- O Dio che ci hai inviato il tuo Spirito, fuoco ardente di carità, riscalda il nostro cuore perché non si 
chiuda agli impulsi della tua grazia, ma viva sempre nell'ascolto e nella testimonianza dei tuoi 
insegnamenti.  Preghiamo ? 
 
 
7) Preghiera : Salmo  149 
Hai fatto di noi, per il nostro Dio, un regno e sacerdoti. 
 
Cantate al Signore un canto nuovo; 
la sua lode nell'assemblea dei fedeli. 
Gioisca Israele nel suo creatore, 
esultino nel loro re i figli di Sion. 
 
Lodino il suo nome con danze, 
con tamburelli e cetre gli cantino inni. 
Il Signore ama il suo popolo, 
incorona i poveri di vittoria. 
 
Esultino i fedeli nella gloria, 
facciano festa sui loro giacigli. 
Le lodi di Dio sulla loro bocca: 
questo è un onore per tutti i suoi fedeli. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  28

Lectio del venerdì   20  novembre  2026 

 
Venerdì  della Trentatreesima  Settimana del Tempo Ordinario   (Anno  A) 
Lectio :  Apocalisse   10,  8  -  11 
               Luca  19,  45  -  48 
 
1) Preghiera  
Il tuo aiuto, Signore Dio nostro, ci renda sempre lieti nel tuo servizio, perché solo nella dedizione a 
te, fonte di ogni bene, possiamo avere felicità piena e duratura. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  Apocalisse   10,  8  -  11 
Io, Giovanni, udii una voce dal cielo che diceva: «Va', prendi il libro aperto dalla mano dell'angelo 
che sta in piedi sul mare e sulla terra». Allora mi avvicinai all'angelo e lo pregai di darmi il piccolo 
libro. Ed egli mi disse: «Prendilo e divoralo; ti riempirà di amarezza le viscere, ma in bocca ti sarà 
dolce come il miele». Presi quel piccolo libro dalla mano dell'angelo e lo divorai; in bocca lo sentii 
dolce come il miele, ma come l'ebbi inghiottito ne sentii nelle viscere tutta l'amarezza. Allora mi fu 
detto: «Devi profetizzare ancora su molti popoli, nazioni, lingue e re». 
 
3) Riflessione 11 su Apocalisse   10,  8  -  11 
● Va', prendi il libro aperto dalla mano dell'angelo... Prendilo e divoralo; ti riempirà di amarezza le 
viscere, ma in bocca ti sarà dolce come il miele... Devi profetizzare ancora su molti popoli... 
(Ap 10,8-9.11) - Come vivere questa Parola? 
Dopo il sesto sigillo e la sesta tromba la sequenza delle descrizioni viene interrotta per raccontare 
delle visioni intermedie che preparano alla settima serie. Innanzitutto, il veggente è riportato a 
Patmos, reinserito nella realtà terrena: risuona la voce dal cielo, per bocca di un angelo descritto 
negli ornamenti di Dio, del Gesù trasfigurato, della visione iniziale del figlio dell'uomo all'inizio delle 
visioni (cf Ap 1). 
L'angelo misterioso, potente e immenso, che abbraccia la terra e il mare, scende dal cielo con un 
piccolo rotolo. Il rotolo che il veggente dovrà mangiare! Che in bocca gli sarà dolce come il miele, 
ma nello stomaco ne sentirà tutta l'amarezza. Perché il rotolo contiene sì delle notizie piacevoli 
della vittoria dei fedeli, ma anche delle notizie amare del disastro che incombe sul mondo. E 
questo il veggente ~ missionario deve annunciare ai popoli, alle nazioni, ai re,... a tutti: ... non c'è 
più tempo! Quando infatti suonerà la settima tromba, allora il mistero di Dio, tutto il mistero di Dio 
annunciato dai profeti, sarà compiuto (cf 10,6-7)! 
È il mistero di Dio quindi che sta entrando nella nostra vita. Per non sentire l'amarezza viscerale 
perché non abbiamo riconosciuto il suo passaggio, bisogna dunque sgombrare ogni angolo del 
nostro essere: la bocca, il cuore, la mente. Siamo infatti il tempio di Dio ~ deve essere casa di 
preghiera e non un covo di malviventi (cf Lc 19,45-48). Gesù che dal tempio di Gerusalemme 
scaccio i venditori ipocriti della grazia, in quello stesso luogo insegnò come vivere e come pregare. 
Vi annunciava il Vangelo: il tempo è compiuto e il Signore è in mezzo a noi. Il popolo "pendeva 
dalle sue labbra nell'ascoltarlo": quelle parole docili alle orecchie e dolci in bocca, smuoveranno 
anche le viscere alla felicità, alla lode, all'impegno che solo da una casa purificata può diffondersi 
tra i popoli e le nazioni. 
Quanto sono dolci al mio palato le tue promesse, più del miele per la mia bocca... Apro anelante la 
mia bocca, perché ho sete dei tuoi comandi.(dal Salmo responsoriale 119[118],103.131) 
Ecco un proverbio: «Una buona parola è come il miele: dolce per l'anima, medicina per il corpo». 
 
● Per divorare un cibo bisogna avere un grande appetito, un appetito formidabile, tanto che non si 
fa in tempo a masticare il cibo che subito lo si inghiotte e va giù. Così, dice il Signore, dovete fare 
con il libro della S. Scrittura; dovete avere una voglia matta di leggerlo, una voglia matta di 
masticarlo, di assimilarlo. Se avete questa voglia matta lo leggerete ogni giorno, lo divorerete ogni 
giorno. 

                                                 
11  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  - Casa di Preghiera San Biagio – 
www.missionariedellaparoladidio.org 



Edi.S.I.  29

Non si può vivere la vita cristiana se non si legge ogni giorno la Bibbia.  
Diceva S. Girolamo: L’ignoranza della S. Scrittura è ignoranza di Dio, è ignoranza di Gesù. 
Chi vuole la fede deve masticare la parola del Vangelo. Quando dico “Vangelo” intendo parlare 
non soltanto dei libri di Matteo, 
Marco, Luca e Giovanni, ma di tutta la Scrittura: Antico e Nuovo Testamento 
Non si può crescere nella fede, se non si legge e non si medita ogni giorno la S. Scrittura. Non si 
può vivere da cristiani se non si legge e non si medita la S. Scrittura. 
Per leggere la S. Scrittura ogni giorno e meditarla, lo Spirito Santo ci dà il dono della sapienza; 
dono che ci è stato dato nel S. Battesimo, è stato cresciuto nella Cresima e ci è dato ogni volta che 
ci accostiamo all’Eucaristia. Con questo dono si gusta la Parola di Dio, non si vede l’ora di 
leggerla, come si fa con i romanzi. Si leggono di giorno e di notte, camminando, in treno, in casa, 
basta un ritaglio di tempo, perché si vuole sapere subito la conclusione dell’intreccio, si divora, si 
legge tutto d’un fiato. 
Il dono della sapienza ci fa gustare la Parola di Dio. “Dolce come il miele è la tua parola”. Ce la fa 
gustare per non lasciarla più. S. Cecilia portava sul petto il  santo Vangelo, perché al momento 
giusto, quando aveva un ritaglio di tempo di giorno o di notte, lo prendeva, lo leggeva, lo studiava, 
lo meditava, ripensava alle parole e ai gesti di Gesù. I Santi hanno fatto a meno di tutti i libri, ma 
non hanno fatto a meno di un libro, il libro della S. Scrittura, la Bibbia, il Vangelo. 
.______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura  :  Vangelo secondo   Luca  19,  45  -  48   
In quel tempo, Gesù, entrato nel tempio, si mise a scacciare quelli che vendevano, dicendo loro: 
«Sta scritto: "La mia casa sarà casa di preghiera". Voi invece ne avete fatto un covo di ladri». 
Ogni giorno insegnava nel tempio. I capi dei sacerdoti e gli scribi cercavano di farlo morire e così 
anche i capi del popolo; ma non sapevano che cosa fare, perché tutto il popolo pendeva dalle sue 
labbra nell'ascoltarlo. 
 
5) Riflessione  12 sul Vangelo secondo  Luca  19,  45  -  48   
●. "Ogni giorno insegnava nel tempio. I capi dei sacerdoti e gli scribi cercavano di farlo morire e 
così anche i capi del popolo; ma non sapevano che cosa fare, perché tutto il popolo pendeva dalle 
sue labbra nell'ascoltarlo". (Lc 19, 47-48) - Come vivere questa Parola? 
Il fatto che Gesù ogni giorno insegnava nel tempio, dice chiaramente che - come Lui stesso disse - 
non è "venuto per abolire la Legge ma per portarla a compimento" (Mt 5,17). E il suo "dire" 
coincideva talmente con il suo "essere" che la sua persona esercitava un fascino sulla gente il cui 
atteggiamento nei suoi confronti è espresso con colorita efficacia in quell'espressione: "il popolo 
pendeva dalle sue labbra nell'ascoltarlo" (Lc 19,48). 
Ecco, pur non potendo condividere la Grazia di vederlo e ascoltarlo alla maniera dei 
contemporanei, anche noi possiamo vivere il dono fondamentale che è la grazia dell'ASCOLTO. 
Si, dico GRAZIA perché non accontentarsi di udire o leggere distrattamente la Parola del Signore 
ma impegnarsi con tutto il cuore all'ascolto è veramente Grazia: quella che dà senso importanza 
essenza di un amore di Dio attivo nelle nostre giornate. 
Fa' che il mio cuore diventi capace di ascolto della Parola che è vita, aiutami Signore ad 
apprezzare e volere (costi quel che costi) momenti di silenzio. Nel lavoro manuale e nelle soste di 
riposo, in casa o all'aperto. Solo così mi difendo dalla vuotaggine e da un materialismo tanto più 
penetrante quanto meno dichiarato come tale. Ascoltare la tua Parola è respirare spiritualmente e 
vivere con l'autenticità e verità di chi, proprio perché l'ha ascoltata in cuore, vuol metterla in pratica. 
Ecco la voce della Conferenza Episcopale Italiana (Lettera ai cercatori di Dio - Giugno 2009) : "Chi 
ama la Parola, sa quanto sia necessario il silenzio, interiore ed esteriore, per ascoltarla veramente, 
e per lasciare che la sua luce ci trasformi mediante la preghiera, la riflessione e il discernimento: 
nel clima del silenzio, alla luce delle Scritture, impariamo a riconoscere i segni di Dio e a riportare i 
nostri problemi al disegno della salvezza che la Scrittura ci testimonia". 
 

                                                 
12  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -   Casa di Preghiera San Biagio - don Luigi Maria Epicoco  in  
www.fededuepuntozero.com  -  Carmelitani 



Edi.S.I.  30

● “Poi, entrato nel tempio, cominciò a scacciare i venditori, dicendo loro: «Sta scritto: La mia casa 
sarà casa di preghiera. Ma voi ne avete fatto una spelonca di ladri!»". Pregare e rubare 
dovrebbero essere due verbi da tenere costantemente a distanza. Non si può tenere insieme la 
logica dell’amore con la logica del possesso. E non si può vendere e comprare mai sulla pelle di 
chi cerca di sentirsi amato e di sentire un significato alla propria vita. I mercanti che Gesù scaccia 
dal tempio non riguardano il passato, e non riguardano persone diverse da noi. Gesù parla di noi, 
parla di quei mercanti che tutti ci portiamo dentro e rovinano la relazione con Dio applicando 
logiche matematiche di merito, di debito, di dare e avere. È dentro di noi che dobbiamo liberare il 
tempio da venditori e mercanti. Dobbiamo ritrovare nel nostro cuore “una casa di preghiera”. Un 
luogo, cioè, dove incontrare Dio, e non dove comprarne la Sua benevolenza. Se così non facciamo 
allora capita di avere una vita religiosa tutta incentrata sulla paura, sul senso di colpa, sulla 
convinzione che dobbiamo tenerci Dio buono e che se andiamo a messa la domenica ci andiamo 
per non finire all’inferno. Dio non userebbe mai l’inferno per convincerci a incontrarlo 
nell’Eucarestia domenicale. Ed è un insulto andarci per questo motivo. Se ci andiamo è perché Lo 
amiamo, e perché vogliamo lasciarci amare da Lui, e che una vita senza il Suo Amore è davvero 
un inferno. Noi, ad esempio, senza la messa domenicale non possiamo vivere, ma 
paradossalmente siamo liberi anche di non andarci. La conseguenza della nostra diserzione non è 
una punizione, ma solo ciò che accade a una persona che scala una montagna senza ne’ 
mangiare ne’ bere. Se sviene non è per punizione divina, ma per logica conseguenza di una sua 
scelta. Le nostre vite o recuperano un sano rapporto con Dio oppure sono vite rubate, vite da ladri, 
vite che hanno conseguenze nefaste. Ma si sa che delle volte è più facile vivere male che fare la 
fatica di vivere bene. 
 
● Il vangelo di oggi descrive l’entrata di Gesù nel Tempio e come ne espelle i venditori. La 
religione era usata per sfruttare la gente ed arricchire un piccolo gruppo. 
 
● Luca 19,45: L’espulsione dei venditori ambulanti dal tempio. Nel giungere al tempio, Gesù fa un 
gesto violento: “Cominciò a scacciare i venditori”. Nel vangelo di Marco si dice che “rovesciò i 
tavoli dei cambiavalute e le sedie dei venditori di colombe e non permetteva che si portassero cose 
attraverso il tempio” (Mc 11,15-16). E nel vangelo di Giovanni arrivò perfino ad usare una corda 
per minacciare le persone (Gv 2,15). Secondo il gesto simbolico compiuto da Gesù, descritto da 
Marco (Mc 11,12-14), il Tempio di Gerusalemme, così come stava funzionando, era come un 
albero frondoso, bello, pieno di foglie, ma non offriva frutti alla gente affamata alla ricerca del Dio 
della vita. Per questo, nel gesto violento dell’autorità, Gesù dichiara chiuso l’espediente del Tempio 
e pone fine al culto così come era praticato. Non aveva più senso: “Nessuno mangi più di questo 
frutto!” (Mc 11,14.20). 
 
● Luca 19,46: Cosa era sbagliato nel culto del Tempio? E disse: “Sta scritto: ‘La mia casa sarà 
casa di preghiera. Ma voi ne avete fatto una spelonca di ladri!’. Gesù cita due profeti: Isaia e 
Geremia. Isaia diceva che il Tempio doveva essere una casa di preghiera per tutte le genti (Is 
56,7). Ma la realtà era un’altra. Stranieri, donne e persone considerate impure non potevano 
entrare nel tempio. Ne erano escluse. Per mezzo di questo testo di Isaia, Gesù insegna che il 
Tempio non deve essere un luogo di esclusione, ma di inclusione. Deve essere aperto a tutti. 
Geremia diceva che il Tempio era stato trasformato in una “spelonca di ladri” (Ger 7,11). Lo stesso 
stava succedendo al tempo di Gesù. Così, citando Geremia, Gesù denuncia il cattivo uso del 
Tempio. La religione non poteva essere usata per sfruttare la gente, né per sostenere e legittimare 
i privilegi della classe dirigente. 
 
● Luca 19,47-48: Le autorità decidono di uccidere Gesù. I capi dei sacerdoti, i dottori e gli anziani, 
infastiditi dal gesto di Gesù, decidono di ucciderlo. Ma hanno paura della gente che era affascinata 
dall’insegnamento di Gesù. Nel pomeriggio, dinanzi alle minacce delle autorità, Gesù esce di 
nuovo dalla città e ritorna a Betania, il cui nome significa Casa della Povertà. 
 
● La contraddizione del Tempio: casa di preghiera e spelonca di ladri. Nella festa di Pasqua, la 
gente pellegrina si recava dai luoghi più distanti verso il tempio per incontrarsi con Dio. Il tempio si 
trovava su un piccolo monte della città a nordest, zona chiamata Monte Sion. La gente osservava 



Edi.S.I.  31

la bellezza del tempio, la stabilità delle mura e la grandezza delle montagne attorno. Questo 
insieme imponente faceva ricordare la protezione di Dio. Per questo pregava dicendo: "Chi confida 
nel Signore è come il monte Sion: non vacilla, è stabile per sempre. I monti cingono Gerusalemme: 
il Signore è intorno al suo popolo ora e sempre". (Sal 125,1-2). A Gerusalemme si trovava anche 
la sede del governo, il palazzo dei capi e la casa dei sacerdoti e dei dottori. Tutti loro dicevano di 
esercitare il potere in nome di Yavé, ma in realtà, molti di loro sfruttavano la gente con tributi e 
imposte. La religione serviva loro da strumento per arricchirsi e per rafforzare il loro dominio sulla 
coscienza della gente. Trasformarono il Tempio, la Casa di Dio, in una “spelonca di ladri” (Ger 
7,11; cf. Lc 19,46; Mc 11,17). Una contraddizione pesava sul tempio. Da un lato, luogo di incontro, 
in cui la coscienza e la fede erano alimentate. Dall’altro, fonte di alienazione e di sfruttamento della 
gente. Anche oggi esiste la stessa contraddizione: da un lato dobbiamo contribuire alla 
conservazione delle chiese e ad una degna manutenzione del culto. Dall’altro, c’è gente che si 
approfitta di questo per arricchirsi. L’espulsione dei venditori aiuta a capire come mai gli uomini del 
potere decidono di uccidere Gesù. Il tempio, quel fico bello e frondoso, dovrebbe dare frutti, ma 
non li sta dando perché un gruppo elitario di sacerdoti, anziani e scribi se ne era impadronito e lo 
avevano trasformato in una fonte di guadagno e in uno strumento di dominio delle coscienze (cf. 
Mc 11,13-14). Il commercio degli animali, destinati ai sacrifici nel tempio, era controllato dalle 
famiglie dei Sommi Sacerdoti ad un prezzo molto alto. Il commercio degli animali, destinati ai 
sacrifici nel Tempio, era controllato dalle famiglie dei Sommi Sacerdoti ad un prezzo molto più alto 
di quello del mercato della città. Solamente la notte di Pasqua erano immolate migliaia e migliaia di 
pecore! Con questo guadagno ingiusto loro facevano la carità ai poveri! Il Regno annunciato da 
Gesù mette un punto finale a questo sfruttamento, simbolizzato dai venditori, dai compratori e dai 
cambiavalute del tempio: “Nessuno mai mangi i tuoi frutti!” Gesù presenta un nuovo tipo di 
religione, in cui l’accesso a Dio avviene mediante la fede (Mc 11,22-23), la preghiera (Mc 11,24) e 
la riconciliazione (Mc 11,15-26). Per questo, ai capi non piacque l’azione di Gesù e decisero di 
eliminarlo. 
______________________________________________________________________________ 
 
 
6) Per un confronto personale 
- Perché gli uomini custodiscano con amore le realtà create da Dio, e dalla contemplazione delle 
creature riconoscano e adorino il Creatore. Preghiamo ? 
- Perché i cristiani amino le proprie chiese e ne curino il decoro e la bellezza, così che siano degne 
dimore del corpo di Cristo e favoriscano un autentico incontro con Dio. Preghiamo ? 
- Perché il Signore allontani da noi il pericolo di offuscare le celebrazioni e le cose sacre con 
interessi puramente umani. Preghiamo ? 
- Perché qualsiasi azione liturgica o preghiera personale sia lode a Dio e impegno di amore per i 
fratelli. Preghiamo ? 
- Perché la nostra comunità si costruisca e cresca sempre più attorno all'ascolto della parola e alla 
celebrazione dei sacramenti, per diventare segno della presenza del Signore. Preghiamo ? 
- Per l'unità della preghiera con la vita. Preghiamo ? 
- Per i sacrestani delle nostre chiese. Preghiamo ? 
- O Dio, tre volte santo, e che pure sei così vicino da abitare in mezzo a noi, fà che custodiamo e 
veneriamo sempre con amore il corpo e il sangue del tuo Figlio, nutrimento e vincolo di unità e 
pegno della nostra salvezza. Preghiamo ? 
- Conosci casi di persone o di istituzioni che approfittano della religione per arricchirsi o per 
condurre una vita più facile? Quale è stata la tua reazione dinanzi a questi abusi? 
- Se Gesù apparisse oggi ed entrasse in una chiesa o in un tempio della comunità, cosa direbbe e 
farebbe? 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  32

7) Preghiera finale :  Salmo  118 
Quanto sono dolci al mio palato le tue promesse! 
 
Nella via dei tuoi insegnamenti è la mia gioia, 
più che in tutte le ricchezze. 
I tuoi insegnamenti sono la mia delizia: 
sono essi i miei consiglieri. 
 
Bene per me è la legge della tua bocca, 
più di mille pezzi d'oro e d'argento. 
Quanto sono dolci al mio palato le tue promesse, 
più del miele per la mia bocca. 
 
Mia eredità per sempre sono i tuoi insegnamenti, 
perché sono essi la gioia del mio cuore. 
Apro anelante la mia bocca, 
perché ho sete dei tuoi comandi. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  33

Lectio del sabato   21   novembre  2026 

 
Sabato della Trentatreesima  Settimana del Tempo Ordinario   (Anno  A) 
Presentazione della Beata Vergine Maria 
Lectio : Apocalisse  11,  4  -  12 
            Luca  20,  27  -  40   
 
 
1) Preghiera  
Nella gloriosa memoria della santissima Vergine Maria concedi anche a noi, o Signore, per sua 
intercessione, di partecipare alla pienezza della tua grazia. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  Apocalisse  11,  4  -  12 
A me Giovanni, fu detto: «[Ecco i miei due testimoni]». Questi sono i due olivi e i due candelabri 
che stanno davanti al Signore della terra. Se qualcuno pensasse di fare loro del male, uscirà dalla 
loro bocca un fuoco che divorerà i loro nemici. Così deve perire chiunque pensi di fare loro del 
male. Essi hanno il potere di chiudere il cielo, perché non cada pioggia nei giorni del loro ministero 
profetico. Essi hanno anche potere di cambiare l'acqua in sangue e di colpire la terra con ogni 
sorta di flagelli, tutte le volte che lo vorranno. E quando avranno compiuto la loro testimonianza, la 
bestia che sale dall'abisso farà guerra contro di loro, li vincerà e li ucciderà. I loro cadaveri 
rimarranno esposti sulla piazza della grande città, che simbolicamente si chiama Sòdoma ed 
Egitto, dove anche il loro Signore fu crocifisso. Uomini di ogni popolo, tribù, lingua e nazione 
vedono i loro cadaveri per tre giorni e mezzo e non permettono che i loro cadaveri vengano 
deposti in un sepolcro. Gli abitanti della terra fanno festa su di loro, si rallegrano e si scambiano 
doni, perché questi due profeti erano il tormento degli abitanti della terra. Ma dopo tre giorni e 
mezzo un soffio di vita che veniva da Dio entrò in essi e si alzarono in piedi, con grande terrore di 
quelli che stavano a guardarli. Allora udirono un grido possente dal cielo che diceva loro: «Salite 
quassù» e salirono al cielo in una nube, mentre i loro nemici li guardavano. 
 
3) Riflessione 13  su Apocalisse  11,  4  -  12 
● «Le persecuzioni – dice papa Francesco – non sono una realtà del passato, perché anche oggi 
le soffriamo sia in maniera cruenta, come tanti martiri contemporanei, sia in un modo più sottile, 
attraverso calunnie e falsità. Altre volte si tratta di scherni che tentano di sfigurare la nostra fede e 
di farci passare per persone ridicole». È di martirio che si parla in questo capitolo, in cui in pochi 
versetti affiorano almeno cinquanta riferimenti all’Antico Testamento! Un brano in cui, stranamente, 
la disposizione dei verbi è invertita: si comincia infatti con quelli al futuro: la bestia combatterà 
contro i due testimoni, li ucciderà e vincerà; poi però si passa al presente: gli uomini contemplano i 
cadaveri, fanno festa e si scambiano doni; per terminare al passato: un soffio di vita entrò nei 
cadaveri, che salirono al cielo. Escamotage letterario, quello usato qui dall’autore, per dirci che 
quanto sta succedendo non ha tempo, perché può succedere – e succede! – “in ogni tempo”! 
Capitolo undicesimo, ancora, che la liturgia ha purtroppo privato dei suoi tre versetti iniziali, in cui è 
chiesto a Giovanni di misurare con una canna (parola da cui nasce tra l’altro il concetto di cànone, 
dal greco kanòn, “bastone di canna”) l’interno del tempio, non però quello fisico, bensì la comunità 
dei credenti. Misurare qualcosa, conoscerlo cioè fisicamente, simboleggia l’averne cura, quella che 
si ha ad esempio con un neonato, di cui i genitori conoscono perfettamente l’altezza e il peso. 
L’atrio, tuttavia, non deve essere misurato, ma lasciato alla violenza dei persecutori. Tempio 
interno e tempio esterno sono allora simbolo dei due momenti in cui, come comunità, ci sentiamo 
curati o abbandonati da Dio. La prova – «l’atrio.. dato in balìa dei pagani» - dura 42 mesi, o 1260 
giorni, cioè tre anni e mezzo, che è sia la metà di sette, sia, soprattutto, riferimento alla durata 
della persecuzione che gli Ebrei dovettero subire ad opera di Antioco IV Epìfane nel 167 a.C. I due 
olivi, cioè i due testimoni, sono un’immagine simbolica desunta da Zaccaria (4,3-14), in cui 
rappresentano Giosuè e Zorobabele, rispettivamente il capo religioso e quello politico di quella 

                                                 
13  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Casa di Preghiera San Biagio – Cristian Messina  in 
www.preg.audio.org 



Edi.S.I.  34

comunità che, reduce dall’esilio, si ritrova a restaurare il Tempio di Gerusalemme, città santa ma 
allo stesso tempo capace di uccidere i martiri! I due testimoni, descritti con le caratteristiche di 
Mosè ed Elìa, rimandano tuttavia con ogni probabilità a Pietro e Paolo, martirizzati a Roma, 
simbolicamente Babilonia (chiamata anche Sòdoma, città licenziosa, ed Egitto, esempio 
dell’idolatria), durante l’impero di Nerone, ragione che spiegherebbe una tra le ipotesi proposte 
dagli studiosi riguardo al numero 666 della bestia: la gematria, quell’aritmetica che mischia scienza 
e mistica, in base alla quale ogni lettera corrisponde ad una cifra, insomma una sorta di codice 
alfanumerico. Il valore delle parole “NERONE CESARE” corrisponderebbe in pratica alla cifra 666: 
la bestia che ha perseguitato le due colonne del Cristianesimo, i due testimoni per eccellenza – 
potremmo aggiungere – , è lui! Ma 666 è anche 7-1 (cioè l’imperfezione) per tre volte, in altre 
parole l’imperfezione per eccellenza: la bestia è il nulla, la negazione dell’essere, del bene e del 
bello, insomma di tutto. «Deve perire chiunque pensi di fare loro del male», loro che hanno grandi 
poteri: chiudere il cielo, trasformare l’acqua in sangue, colpire la terra con flagelli. Ma «quando 
avranno compiuto la loro testimonianza.. la bestia.. li ucciderà», e i loro cadaveri saranno esposti 
nella piazza di Sòdoma ed Egitto, là dove fu esposto – per tre giorni e mezzo – il loro Signore 
crocifisso. E gli abitanti della terra faranno festa su quei cadaveri, poiché i due erano il loro 
tormento: in tal modo «si descrive – afferma il vescovo Francesco Lambiasi – una raccapricciante 
antiliturgia orgiastica attorno ai cadaveri.. attorno alla morte». Ad un certo punto però le sorti si 
rovesciano.. Un grido dal cielo unito a terremoto: un decimo della città crolla, 7.000 persone 
muoiono, i superstiti – perché terrorizzati – danno gloria a Dio, cioè ne riconoscono la presenza. 
«La Chiesa – prosegue lo stesso Lambiasi – vince nel momento in cui viene umanamente 
sconfitta, come l’Agnello ha vinto nel momento in cui è stato immolato. Infatti la vicenda dei due 
testimoni ripercorre lo stesso tracciato pasquale di Cristo-Agnello: morte-risurrezione-ascensione». 
Chiediamoci allora: chi sono coloro che ci hanno segnati, coloro la cui testimonianza ha marchiato 
indelebilmente la vita, facendoci sperimentare che è bello appartenere a Cristo? Attenti a quei due! 
Serie tv britannica dei primissimi anni ’70 con Tony Curtis e Roger Moore. Il titolo originale era 
però The Persuaders!, I persuasori, coloro cioè che persuadono, dal latino “per indurre a fare”. I 
testimoni non sono infatti da ammirare, ma da imitare: si evangelizza “per contagio”! Eppure i 
personaggi interpretati da Curtis e Moore erano rivali ma allo stesso tempo amici, dediti alla bella 
vita. I martiri, però, ci dicono anzitutto che siamo chiamati non alla bella vita, ma ad una vita bella.. 
 
● Dopo tre giorni e mezzo un soffio di vita che veniva da Dio entrò in essi e si alzarono in piedi... 
Allora udirono un grido possente dal cielo che diceva loro: «Salite quassù»...(Ap 11,11-12) - Come 
vivere questa Parola? 
Certamente le immagini apocalittiche dell'esperienza del veggente raccontate in Ap 11 riflettono la 
storia del tempo - gli anni della distruzione del tempio di Gerusalemme, il cortile esterno 
consegnato ai pagani e calpestato, il giudaismo non più sotto la protezione di Dio mentre la 
comunità cristiana spirituale o celeste rimane protetta in mezzo alla devastazione, insieme ai 
profeti, insieme a coloro che a causa della loro testimonianza subirono il martirio. Un soffio di vita, 
infatti, entrò in tutti loro: il soffio che viene da Dio, li fa alzare e li fa salire, in cielo, sotto gli occhi 
dei loro nemici. 
Subito dopo suonerà la tanto attesa settima tromba, segnale che il regno del mondo è diventato il 
regno del Nostro Signore e del suo Cristo. Regno di Dio che non è un Dio dei morti, ma dei viventi 
(cf Lc 20,38). Tutti infatti vivono per lui! Tutti i figli di Abramo, di Isacco e di Giacobbe, tutti quelli 
che sono giudicati degni della vita futura e della risurrezione dai morti: perché sono figli della 
risurrezione, sono figli di Dio! Al di là delle condizioni sociali, delle prescrizioni e dei risvolti nella 
vita terrena, quello che ci rende degni della chiamata a "salire lassù", sono le opere di giustizia 
compiute qui, ai cortili della vita quotidiana, in qualsiasi momento della storia, in un atteggiamento 
di vera adorazione e lode al Dio vivente. 
Come i martiri della Chiesa vietnamita che oggi ricordiamo nella liturgia. Seguendo il loro esempio, 
ci affidiamo alla loro intercessione e alla loro preghiera. 
Ecco le parole d’all'epistolario di san Paolo Le-Bao-Tinh agli alunni del Seminario di Ke-Vinh nel 
1843 (cf Ufficio delle letture, 24 novembre): 
«...In mezzo a questi tormenti, che di solito piagano e spezzano gli altri, per la grazia di Dio sono 
pieno di gioia e letizia, perché non sono solo, ma Cristo è con me. Egli, nostro maestro, sostiene 
tutto il peso della croce, caricando su di me la minima e ultima parte...». 



Edi.S.I.  35

«Mostrami, Signore la tua potenza, vieni in mio aiuto e salvami, perché nella mia debolezza sia 
manifestata e glorificata la tua forza davanti alle genti». 
Ecco anche le parole per la beatificazione di Sr Maria Troncatti FMA a Macas Ecuador 
Oggi, insieme a tutta la famiglia salesiana, rendiamo grazie a Dio per aver suscitato nella Chiesa 
questa grande missionaria partita dall'Italia nel 1922. 
«Tutta la sua vita era orientata a dar gloria a Dio e al bene delle anime. Diceva: "Lavoriamo solo 
per Dio, per il bene comune e perché le persone incontrino Lui: salvate dal suo Amore". Parlava 
anche spesso del cielo e della pazienza nelle prove e nelle difficoltà» 
 ______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura :  Vangelo secondo  Luca  20,  27  -  40   
In quel tempo, si avvicinarono a Gesù alcuni sadducèi - i quali dicono che non c'è risurrezione - e 
gli posero questa domanda: «Maestro, Mosè ci ha prescritto: "Se muore il fratello di qualcuno che 
ha moglie, ma è senza figli, suo fratello prenda la moglie e dia una discendenza al proprio fratello". 
C'erano dunque sette fratelli: il primo, dopo aver preso moglie, morì senza figli. Allora la prese il 
secondo e poi il terzo e così tutti e sette morirono senza lasciare figli. Da ultimo morì anche la 
donna. La donna dunque, alla risurrezione, di chi sarà moglie? Poiché tutti e sette l'hanno avuta in 
moglie». Gesù rispose loro: «I figli di questo mondo prendono moglie e prendono marito; ma quelli 
che sono giudicati degni della vita futura e della risurrezione dai morti, non prendono né moglie né 
marito: infatti non possono più morire, perché sono uguali agli angeli e, poiché sono figli della 
risurrezione, sono figli di Dio. Che poi i morti risorgano, lo ha indicato anche Mosè a proposito del 
roveto, quando dice: "Il Signore è il Dio di Abramo, Dio di Isacco e Dio di Giacobbe". Dio non è dei 
morti, ma dei viventi; perché tutti vivono per lui». Dissero allora alcuni scribi: «Maestro, hai parlato 
bene». E non osavano più rivolgergli alcuna domanda. 
 
5) Riflessione 14  sul Vangelo secondo  Luca  20,  27  -  40 
● Oggi contempliamo una bambina che si dà completamente al Signore. 
La Chiesa ha capito che l'atteggiamento di Maria all'annunciazione non era una improvvisazione e 
che nella sua anima l'offerta andava preparandosi da tempo, si era già progressivamente 
realizzata. E commovente vedere una bambina attirata dalla santità di Dio, che vuoi darsi a Dio, 
una bambina che capisce che l'opera di Dio è importante, che bisogna mettersi al servizio di Dio, 
ciascuno con le proprie capacità, aprirsi a Dio; una bambina che capisce che non si può compiere 
l'opera di Dio senza essere santificati da lui, senza essere consacrati da lui, perché non è possibile 
neppure conoscere la volontà di Dio, se il peso della carne ci chiude gli occhi. 
Maria realizzava quello che san Paolo più tardi proporrà come ideale dei cristiani: offrire se stessi: 
"Vi esorto, fratelli, per la misericordia di Dio, ad offrire i vostri corpi come sacrificio vivente, santo e 
gradito a Dio... Non conformatevi alla mentalità di questo secolo, ma trasformatevi rinnovando la 
vostra mente, per poter discernere la volontà di Dio" (cfr. Rm 12,12). 
Cerchiamo allora di comprendere più profondamente le condizioni dell'offerta. Lo facciamo 
tenendo presente il canto del Magnificat, perché è chiaro che nessun Vangelo può corrispondere 
esattamente alla festa di oggi, che non è riportata in nessuna pagina della Bibbia: l'offerta di Maria 
bambina non è un avvenimento che abbia attirato l'attenzione e sia stato registrato. Scegliere il 
Magnificat non è un anacronismo, perché esso esprime i sentimenti che si sono formati nell'anima 
di Maria ben prima del giorno della visitazione, sentimenti di fondo che sono proprio la base della 
sua offerta: 
già della sua offerta di bambina, poi della sua offerta all'annunciazione e infine della sua offerta sul 
Calvario. Tutto parla del riconoscimento dei doni di Dio. Prima dell'offerta c'è sempre il dono di Dio 
e il riconoscimento di questo dono. "Ha guardato l'umiltà (la povertà, l'insignificanza) della sua 
serva... Grandi cose ha fatto in me l'Onnipotente... Di generazione in generazione si stende la sua 
misericordia": è proprio la scoperta dell'amore di Dio che fa pensare all'offerta, è la riconoscenza 
che suscita il bisogno di offrire. 
 

                                                 
14  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  www.giovanidehoniani.it  -  Padre Lino Pedron -  don Luigi Maria 
Epicoco  in  www.fededuepuntozero.com   



Edi.S.I.  36

● I sadducei si ingegnano per trovare un caso di studio da proporre a Gesù per metterlo in 
difficoltà sul tema delle risurrezione dai morti e per farlo costruiscono una storiella crudele, la cui 
protagonista è una ipotetica donna che, applicando la legge del levirato, passa in moglie da un 
fratello ad un altro quasi come un oggetto, per garantire una discendenza al primo marito; e il fatto 
che la donna sia considerata più una proprietà che una persona mi sembra confermato dalla 
domanda finale, che si concentra esclusivamente sul determinare a chi apparterrà la donna alla 
risurrezione dai morti. 
Gesù, ai sadducei del suo tempo e a noi oggi, propone una prospettiva diversa: la vita eterna è 
molto di più della semplice replica della nostra vita di oggi e non è basata su legami di 
appartenenza, ma su un’unica fratellanza che ci unisce tutti, perché tutti figli di un Dio che trova la 
propria massima gioia nel dare vita. 
Detto questo, però, non posso proprio accontentarmi di pensare che le troppe donne vittime di 
violenza fisica e psicologica che ricordiamo oggi troveranno la loro consolazione alla risurrezione 
dai morti, e credo che nessun credente possa! 
Qualche giorno fa, il vangelo ci diceva che il regno dei cieli è già qui, in mezzo a noi: allora 
possiamo cominciare ad assaporare fin da ora la vita eterna che ci è promessa, ma solo a 
condizione che ci rimbocchiamo le maniche per rendere concreta quella fratellanza che sarà piena 
dopo la risurrezione; a partire dai piccoli gesti quotidiani più o meno innocui, dalle parole più o 
meno scherzose che ci escono di bocca, dagli stereotipi che anche inconsapevolmente 
determinano il nostro agire e pensare. 
Non perché la donna sia speciale, ma semplicemente perché siamo tutti, uomini e donne, figli di un 
unico Padre, fratelli e sorelle tra noi. 
 
● La risurrezione non è soltanto un insegnamento di Gesù, è anche un annuncio della Scrittura 
(v.37). L'affermazione: "Io sono il Dio di Abramo, di Isacco e di Giacobbe" lascia intendere che il 
mondo dei defunti è un mondo di persone viventi. Il problema della continuità dell'esistenza si è 
affacciato già nelle ultime pagine dell'Antico Testamento, ma è diventato il messaggio centrale 
della predicazione cristiana. 
In Ezechiele 37,13-14 la risurrezione è vista come quell'azione che ci fa riconoscere Dio: 
"Riconoscerete che io sono il Signore quando aprirò le vostre tombe e vi risusciterò dai vostri 
sepolcri, o popolo mio. Farò entrare in voi il mio spirito e rivivrete; vi farò riposare nel vostro paese; 
saprete che io sono il Signore. L'ho detto e lo farò". 
La fede nella risurrezione portava i giudei a pensare che i morti continuassero nella nuova vita le 
abitudini della vita terrena. Una tale fede viene colpita e giustamente ridicolizzata dai sadducei. 
Gesù non condivide il modo di pensare la risurrezione che avevano i giudei. Chi risorge dopo la 
morte non si sposa e non viene sposato. La vita dei risorti non è la continuazione delle forme delle 
vita terrena. I risorti non appartengono più a questo mondo terrestre, ma a quello futuro e nuovo. I 
figli di questo mondo sono soggetti al peccato e alla corruzione, i figli del mondo futuro ricevono la 
vita nuova e senza fine. 
Il matrimonio è stabilito per il mondo presente e finisce con il mondo presente. Gli uomini del 
mondo futuro sono immortali, perché sono uguali agli angeli. Gli angeli nella Scrittura sono 
chiamati figli di Dio (cfr Gb 1,6; 2,1). I risorti ricevono la filiazione divina (1Gv 3,2; Rm 8,21), la 
gloria (Rm 8,21) e un corpo "spirituale" ( 1Cor 15, 44). 
La risurrezione è la nostra nascita piena alla condizione di figli di Dio. Gesù infatti, figlio di Davide 
secondo la carne, è costituito Figlio di Dio con potenza secondo lo Spirito di santificazione, 
mediante la risurrezione dai morti (Rm 1,3-4). Egli è il primo fra molti fratelli, il primogenito di coloro 
che risuscitano dai morti (Rm 8,29; Col 1,18). 
Dio è il Dio dei viventi, perché tutti vivono per lui. Il Dio dei viventi non si circonda di morti: "Dio non 
ha creato la morte e non gode per la rovina dei viventi" perché è il "Signore, amante della vita" 
(Sap 1,3; 11,26). 
 

● Oggi la liturgia ci fa fare una memoria mariana tradizionale: la presentazione della Beata Vergine 
Maria al Tempio. La provvidenza ci dona un brano del vangelo di Luca in cui apparentemente non 
si fa nessuna menzione di Maria, ma come sfondo di tutto il racconto c’è comunque una donna che 
si porta addosso un triste destino di vedovanza ripetuta. La storia è palesemente inventata dai 
sadducei, classe di ricchi possidenti che fanno parte dell’aristocrazia sacerdotale, e che non 



Edi.S.I.  37

credono nella resurrezione, ne tanto meno negli angeli, negli spiriti o alle tradizioni dei farisei. Sono 
i materialisti del tempo di Gesù. Raccontano la storia di una donna che è andata in sposa a sette 
fratelli, ma che non ha dato figli a nessuno di loro: “Questa donna dunque, nella risurrezione, di chi 
sarà moglie? Poiché tutti e sette l'hanno avuta in moglie”. Gesù parte da questa provocazione per 
fare un ragionamento spiazzante. Non solo la resurrezione è vera, ma è anche radicalmente 
diversa da tutte quelle aspettative umane legate alla nostra cultura e alle nostre tradizioni: «I figli di 
questo mondo prendono moglie e prendono marito; ma quelli che sono giudicati degni dell'altro 
mondo e della risurrezione dai morti, non prendono moglie né marito; e nemmeno possono più 
morire, perché sono uguali agli angeli e, essendo figli della risurrezione, sono figli di Dio. Che poi i 
morti risorgono, lo ha indicato anche Mosè a proposito del roveto, quando chiama il Signore: Dio di 
Abramo, Dio di Isacco e Dio di Giacobbe. Dio non è Dio dei morti, ma dei vivi; perché tutti vivono 
per lui». La vita eterna non è più una vita segnata dal possesso. La vita eterna è la realtà del dono, 
dell’esperienza della gioia che viene dal dare e non dal prendere, dal possedere, dallo 
strumentalizzare. La resurrezione introduce una vita non segnata più dalla morte, ne tanto meno 
dalla generazione. È vita altra, inimmaginabile ma pur sempre presente in quelle stesse Scritture in 
cui i sadducei credono ma non comprendono. Misteriosa non è sinonimo di inesistente. 
---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 
6) Per un confronto personale 
- Concedi, o Signore, il tuo timore ai potenti di questo mondo, perché amino il popolo loro affidato e 
lo governino con spirito di servizio e non di sopraffazione. Preghiamo ? 
- Ricordati, Signore, dei nostri cari defunti che, a causa della loro umana debolezza, non godono 
ancora della totale gioia dell'unione con te. Preghiamo ? 
- O Signore, Dio della vita e della luce, non nasconderci il tuo volto e guida i nostri passi quando 
siamo immersi nelle tenebre e nell'ombra della morte. Preghiamo ? 
- O Signore, Dio di ogni vivente, concedi ai poveri, agli anziani e agli emarginati di accettare con 
coraggio e dignità la loro situazione di sofferenza per una sicura beatitudine nei cieli. Preghiamo ? 
- O Signore, fonte di ogni santità, aiuta la nostra comunità a vivere e a celebrare l'eucaristia come 
l'evento della morte e della risurrezione del tuo Cristo, nella gioiosa attesa della sua venuta. 
Preghiamo ? 
- Per le vedove e i vedovi della nostra comunità. Preghiamo ? 
- Per coloro che hanno scelto il celibato per il regno di Dio. Preghiamo ? 
- O Dio onnipotente, che ami la vita e nulla disprezzi di quanto hai creato, soccorrici nei momenti in 
cui siamo preda dell'inerzia, dello smarrimento e della sfiducia, perché viviamo nell'attesa 
dell'incontro con il Cristo benedetto. Preghiamo ? 
 
 
7) Preghiera finale :  Salmo  144 
Benedetto il Signore, mia roccia. 
 
Benedetto il Signore, mia roccia, 
che addestra le mie mani alla guerra, 
le mie dita alla battaglia. 
 
Mio alleato e mia fortezza, 
mio rifugio e mio liberatore, 
mio scudo in cui confido, 
colui che sottomette i popoli al mio giogo. 
 
O Dio, ti canterò un canto nuovo, 
inneggerò a te con l'arpa a dieci corde, 
a te, che dai vittoria ai re, 
che scampi Davide, tuo servo, dalla spada iniqua. 
 
 
 



Edi.S.I.  38

Indice 

 
 
Lectio della domenica   15   novembre  2026.................................................................................. 2 

Lectio del lunedì   16  novembre  2026 ........................................................................................... 8 

Lectio del martedì  17  novembre  2026........................................................................................ 12 

Lectio del mercoledì   18  novembre  2026.................................................................................... 18 

Lectio del giovedì   19   novembre   2026...................................................................................... 23 

Lectio del venerdì   20  novembre  2026 ....................................................................................... 28 

Lectio del sabato   21   novembre  2026 ....................................................................................... 33 

Indice ............................................................................................................................................ 38 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

www.edisi.eu 


